
Journal of Global Scientific Research in Social Sciences and Humanities 
Vol.11, Issue 1/ pp. 4151-4159/ January 2026 

___________ 
Corresponding author: 
E-mail addresses: kafi.karim@utq.edu.iq (Kafi), marwakadam161@gmail.com (Marwa), saja.kadhim@utq.edu.iq  (Saja)  
doi: 10.5281/jgsr.2025.18070788 
2523-9376/© 2025 Global Scientific Journals - MZM Resources. All rights reserved.  

            This work is licensed under a Creative Commons Attribution Share Alike 4.0 International License. 
            https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
The Analytical Interpretation Method: A Theoretical and Applied 
Study - Surat Al-Asr as a Model 

Kafi Karim Muhammad, Marwa Abdulhassan Kazim, Saja Kazim Matuq 

Department of Quranic Sciences and Islamic Education, College of Education for Girls, Shatrah University,  Dhi Qar, Iraq. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Contents lists available at www.gsjpublications.com 

 

Journal of Global Scientific Research 
in Social Sciences and Humanities 

 
 

 

 

journal homepage: www.gsjpublications.com/jourgsr 

 

 
A R T I C L E  I N F O 
 

 

Received: 18 Dec 2025, 
Revised: 20 Dec 2025, 
Accepted: 21 Dec 2025, 
Online: 3 Jan 2026 

 
 
Keywords: 
Analytical Interpretation Method, 
Surat Al-Asr, Quran  

 
A B S T R A C T 
 

 

The research aims to shed light on one of the most important interpretive approaches 
adopted by interpreters in approaching the intended meaning of the Qur’anic text, 
which is the analytical approach; in order to stand on its concept, importance and 
practical foundations, in addition to the emergence of this interpretive procedure. And 
its development, and this study comes within the scope of research into the methods 
followed by the interpreters, and the extent of their commitment to the methodology 
they have chosen for themselves, since the interpretive methods have rules, 
foundations and steps that cannot be ignored, because in this case the interpreter 
would have approached the holy Qur’anic text in a random manner, which may result in 
concepts far removed from the intended meanings of that text. From this standpoint, 
the nature of the research required that it be divided into two theoretical sections and 
an applied section in which I addressed the interpretation of Surat Al-Asr according to 
the analytical method. Then I included a number of the research results in its 
conclusion, followed by a list of the research sources. 

mailto:kafi.karim@utq.edu.iq
mailto:marwakadam161@gmail.com
mailto:saja.kadhim@utq.edu.iq
https://doi.org/10.5281/zenodo.18070788
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
http://www.gsjpublications.com/
http://www.gsjpublications.com/


Muhammad, K. K. et al. 
Journal of Global Scientific Research in Social Sciences and Humanities (ISSN: 2523-9376) 11 (1) 2026                                                   4131 

 

 
 
 

 سورة العصر انموذجاً   -منهج التفسير التحليلي دراسة نظرية تطبيقية

 
 ، مروة عبدالحسن كاظم، سجى كاظم معتوقكافي كريم محمد

 
.العراققسم علوم القرآن والتربية الإسلامية، كلية التربية للبنات، جامعة الشطرة، ذي قار،   

 
E-mail address: kafi.karim@utq.edu.iq   

 
 الملخص

عند مفهومه وأهميته نهج التحليلي؛ بغية الوقوف البحث الى تسليط الضوء على أحد اهم المناهج التفسيرية المتبناة من قبل المفسرين في مقاربة المعنى المراد من النص القرآني، وهو الم
التزامهم بالمنهجية التي اختطوها لأنفسهم ، وأسسه العملية، فضلًا عن نشأة هذا الاجراء التفسيري وتطوره، وتأتي هذه الدراسة في نطاق البحث عن الطرق التي سلكها المفسرون، ومدى 

مفسر والحال هذه يكون قد تناول النص القرآني المقدس بحيثية عشوائية، قد تتمخض عنها مفاهيم بعيدة عن ذلك أنَّ للمناهج التفسيرية قواعد وأسس وخطوات لا يمكن اغفالها، لأنَّ ال
، ثم  ومن هذا المنطلق اقتضت طبيعة البحث أن يكون على مبحثين نظريين، ومبحث تطبيقي تناولت فيه تفسير سورة العصر على وفق المنهج التحليلي .المعاني المرادة من ذلك النص

 أودعت جملة من نتائج البحث في خاتمته، ثم قائمة بمصادر البحث.

 .منهج التفسير التحليلي، سورة العصر، القرآن الكريم الكلمات المفتاحية:

 
 

 المقدمة

السبيل، والصلاة والسلام على سيدنا الحمد لله الذي أنزل القرآن هدى للناس وبياناً، وجعله دستوراً خالداً يبُينّ للإنسان معالم الطريق ويهديه إلى سواء 
 محمد وآله الطاهرين الذين حملوا رسالة القرآن وأوضحوا معانيه وأسراره.

آني واستنباط يعُدَّ علم التفسير من أهم العلوم الإسلامية التي ارتبطت بالقرآن الكريم ارتباطاً مباشراً، إذ شكّل الوسيلة الأساس لفهم النص القرإما بعد، 

آنية جزءاً ودلالاته. ومن بين المناهج التفسيرية التي برزت في مسيرة العلماء، يبرز المنهج التحليلي الذي يقوم على تناول السورة أو الآية القرمعانيه 
 .بعد جزء، بالترتيب القرآني، وشرح مفرداتها وتوضيح معانيها وربطها بالسياق العام، بما يتيح للقارئ تكوين صورة متكاملة عن النص

يجعله وتأتي أهمية هذا المنهج في كونه يجمع بين الجانب اللغوي والبياني والعقدي والفقهي، ويكشف عن وحدة موضوعية دقيقة داخل السورة، مما 
تختصر أقرب إلى الفهم المباشر لمعاني الوحي. ولغرض الإيضاح التطبيقي، اختيرت سورة العصر أنموذجاً للدراسة، لما تتضمنه من معانٍ عظيمة 
ا البحث رسالة الإسلام في منهج الحياة، حيث جمعت بين الإيمان والعمل الصالح والتواصي بالحق والصبر كأركان لنجاة الإنسان، ومن هنا، يسعى هذ

بهدف الوصول إلى فهم  إلى بيان الأسس النظرية للمنهج التحليلي، ثم تطبيقه عملياً على سورة العصر للكشف عن أبعادها الدلالية والفكرية والتربوية،
 أعمق لمقاصدها، وإبراز أثر المنهج التحليلي في تيسير فهم النص القرآني لدى الباحث والقارئ على السواء.

 .، يسبقها تمهيد ومقدمة، وتليها خاتمة تتضمن أبرز النتائج، ثم الهوامش، وقائمة المصادر والمراجعمبحثين اثنينوقد جاء هذا البحث في 

 ول: ويتضمن ثلاثة مطالبالمبحث الأ

 مفهوم منهج التفسير التحليليالمطلب الأول: 

                    نشأة المنهج التحليلي في التفسير ومراحل تطورهالمطلب الثاني :   

 المبحث الثاني: ويتكون من مطلبين

 أهمية التفسير التحليليالمطلب الأول: 

 لتحليليالاسس المنهجية للتفسير االمطلب الثاني : 

 الخطوات المنهجية ، دراسة تطبيقية في تفسير سورة العصر                                المطلب الثالث : 

mailto:kafi.karim@utq.edu.iq


Muhammad, K. K. et al. 
Journal of Global Scientific Research in Social Sciences and Humanities (ISSN: 2523-9376) 11 (1) 2026                                                   4132 

 

          وفي الختام، تم عرض أهم النتائج المستخلصة من البحث، يليها ذكر الهوامش، ثم قائمة بأهم المصادر والمراجع التي تم الاعتماد عليها

 يتقبل هذا الجهد بقبول حسن، وأن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، وأن ينفع به القارئ والباحثأسأل الله أن 

  

 المبحث الاول 

 مفهوم التفسير التحليلي ونشأته ومراحل تطوره

 المطلب الاول: مفهوم منهج التفسير التحليلي

المنهج لغة والاصطلاح : يراد بالمنهج في اللغة )الطريق الواضح( أولاً:  
(1)

، ويراد به في الاصطلاح:)) كيفية كشف واستخراج معاني ومقاصد آيات  

الكريم(( القرآن
(2)

  

والراء كلمة  أما التفسير ففي اللغة: مأخوذ من جذرين لغويين أولهما:  ) الفسر( أي الكشف والابانة إذ ورد في معجم مقاييس اللغة  )) الفاء والسين ثانياً:

إيضاحه ... والفسر والتفسرة نظر الطبيب الى الماء وحكمه فيه ((واحدة تدل على بيات شيء و
(3)

}وَلَا يأَتْوُنَكَ ، وقد ورد هذا المعنى في قوله تعالى :  
(4)بمَِثلٍَ إلِاا جِئنْاَكَ باِلْحَقِّ وَأحَْسَنَ تفَْسِيراً {

، أي بياناً وتفصيلاً  
(5)

والإبانة  إذ يدل على الانكشاف وهو كذلك  يدل على الكشف ، وثانيهما: ) السفر( 
(6)والجلاء

سْفِرَةٌ {، وقد ورد هذا المعنى في قوله تعالى :   (7)}وُجُوهٌ يَوْمَئذٍِ مُّ
 ، يقول الراغب الأصفهاني 

ً تقارب اشار إليه الراغب الأصفهاني   )ت        فة، حيث أورد عنه هـ(، لكنه بين أن لكلٍ منهما وظي503إنا بين أصلي الاشتقاق المذكورين آنفا

هـ( ذلك بقوله:)وقال الراغب: الفسََر والسافر يتقارب معناهما كتقارب لفظيهما، لكن جُعلَ الفسر لإظهار المعنى المعقول، ومنه قيل 794الزركشي )ت 
(8)لما ينبىء عنه البول: تفسرة، وسمي بها قارورة الماء، وجعل السفر إبراز الأعيان للأبصار( 

 

 وء ماسبق يتضح وجه المقاربة بين دلالات الأصول التي اشتقُا منها لفظ )التفسير ( سواء كان من الفسر، أو من السفر؛ فالأول يدل على وفي ض       
 الكشف والبيان، والثاني يدل على الكشف وإظهار ماهو مستور .

بها، ومنها ما هو مختصر، ولعل التوسع كان سمة في تعريفات الاقدمين أما في اصطلاح اهل الفن فللتفسير تعريفات عديدة منها ما توسع بها اصحا      

و تعريف منهم ، اما المحدثين من العلماء فكانت سمة الاختصار واضحة عندهم ، ويبدو لي ان التعريف الاقرب للمعنى بدلالة آراء معظم المختصين ه

فا علم التفسير :1367)تعبد العظيم الزرقاني  ))علم يبُحث فيه عن القرآن الكريم  من حيث دلالته على مراد الله تعالى بقدر الطاقة  هـ( إذ يقول معرِّ
(9)البشرية ((

. 

لت إنا ما يميز هذا التعريف إضافة قيد ) الطاقة البشرية (، الأمر الذي جعله أكثر دقاة، بالإضافة إلى أنا هذا القيد نأى به عن المؤ        آخذات التي سُجِّ
((من التعريفات الأخرى، فقد وصف الدكتور محمد حسين الصغير هذا القيد بقوله :))لايخلو من دقاة علمية وفيه بعد نظر وإصابةعلى غيره 

(10)
 

 ثالثاً: التحليل في اللغة والاصطلاح:

 العقدة أي التحليل مصدر الفعل المضعف )حلَّلَ( ، وهو من باب التفعيل، اما المعنى القاموسي لكلمة التحليل فهو التجزئة والتفكيك ، تقول: " حلَّ       

فتحها ونقضها ، فإذا أردت التكثير قلت حلَّلَ العقدة أي فكَّكها"
(11)

 

هو  تحليل  النص  من  الحرف  إلى  المنظومة السياقية عبر آلياتها الشمولية على يعبر به عن )) أما في اصطلاح اهل الفن ، فالتحليل مصطلح        
((وفق المناهج المختلفة

(12)
. 

       ً ف التفسير التحليلي بأنه )) تبيين معاني الكلم القرآني إفرادا وتركيبا ة ، بواسطمما سبق ومن خلال دمج المصطلحات المذكورة آنفا يمكن أن يعرَّ

تفكيك الآيات والجمل والكلمات، إلى اجزائها ليعطى كل جزء ما يستحقه من البيان((
(13)

 

 المطلب الثاني: نشأة المنهج التحليلي في التفسير ومراحل تطوره

زل القرآن في زمنهم هم أهل لاشك في أن تفسير القرآن نشأ متزامناً مع نزوله؛ وذلك لما في النص القرآني يكتنفه احيانا الغموض، فمع كون من ن        

أهل اللغة بمجرد  اللغة والبيان ، وأن القرآن نزل بلغة عربية واضحة إلا أن للقرآن الكريم مراتب متفاوتة لا يكن للجميع بلوغها ، ففي القرآن ما يفهمه

ته، ويزيح الستار عن ما أششكل على المسلمين فهمه ، قراءته ومنه ما يتعسر عليهم فهمه، فكان لابد من إجراءٍ تفسيري يبين معاني القرآن ويكشف دلالا

لَ إلِيَْهِمْ وقد أشلقيت هذه المهمة على عاتق النبي الاكرم )صلى الله عليه وآله وسلم(، قال تعالى:  كْرَ لِتبُيَنَِّ لِلنااسِ مَا نزُِّ برُِ وَأنَزَلْناَ إلِيَْكَ الذِّ }باِلْبيَنِّاَتِ وَالزُّ
(14)فكَارُونَ {وَلعَلَاهُمْ يتََ 

، ولم يكن تبيان النبي للقرآن الكريم على وتيرة واحدة بل تنوعت اساليبه التفسيرية طيلة فترة وجوده بين ظهراني المسلمين ، فكان  



Muhammad, K. K. et al. 
Journal of Global Scientific Research in Social Sciences and Humanities (ISSN: 2523-9376) 11 (1) 2026                                                   4133 

 

م ، إذ لم يكن الصحابة آنذاك أما مبادراً لتفسير نصٍ قرآني ، أو مجيباً عن أسئلة القوم فيما اششكل عليهم فهمه ، أو ناقداً لفهمٍ تفسيري خاطئ توهمه بعظه

على مستوى واحد من الفهم لمعاني القرآن الكريم ، وهذا الامر مما تسالم عليه أهل السير
(15)

)وجود الاختلاف في الفهم يقول الدكتور احسان الامين: ) 
(16)يستثنى الصحابة في ذلك (والاستيعاب، ومستوى الإدراك، وحجم العلم وما يتبعه من العمل ...أمر طبيعي بين سائر الناس، ولا

 . 

في الاجراء إن التفسير في بواكير ظهوره لم يكن مصنفاً على مناهج وأساليب كماهو الآن إلا أن المتتبع للروايات التفسيرية التي تعد حجر الزاوية        

بيانه لمعاني القرآن الكريم، إذ كانت قصبة السبق في هذا صلى الله عليه وآله وسلم( في منهجية التي كان ينتهجها النبي )التفسيري يستطيع تمييز ال

المضمار من نصيب المنهج القرآني
(17)

فقد كان النبي لا ينفك عن الإتيان بالدليل القرآني ليعزز تفسيره ، على الرغم من أنه لم  –تفسير القرآن بالقرآن  -

وجيهاً منه لكل من يتعاطى التفسير، بضرورة الاستدلال على مايراه مناسباً، والاستدلال يكن بحاجة الى ايراد دليل على ذلك ، إلا ان ذلك كان تعليماً وت

 احد اهم عناصر المنهج التحليلي، ففي تلك الحقبة كانت بذرة التحليل قد بذرت في مجال التفسير.

تنامي الحاجة الى تفسير النص القرآني، فبعد أن كان الصحابة  إنَّ لإنتقال النبي ) صلى الله عليه وآله وسلم( الى ارفيق الاعلى، الأثر البالغ في      

ة كان المنهج )رضوان الله عليهم( يهرعون الى النبي إذا ما صادفتهم آية لا يفهمون مضامينها، أصبحوا أمام مسؤولية جسيمة بعد وفاته، وفي هذه الحقب

رآن في ضوء الروايات التي ورثوها عن النبي ) صلى الله عليه وآله وسلم(، ومن الأبرز في هذا المضمار هو المنهج الروائي، إذ كانوا يفسرون الق

تي لم ترد فيها المعلوم أن النبي لم يفسر القرآن كاملاً على أقوى الرأيين، لذا تنامت عندهم الحاجة إلى إعمال عقولهم والإجتهاد في تفسير النصوص ال

ً في تفسير بعض  الآيات، الأمر الذي أدى الى الحاجة الى مزيد من الاستدلال والدقة وإتقان النكت اللغوية ، فأدخلوا في رواية، وكانوا يختلفون أحيانا

لتحليلي التفسير عناصر مختلفة حذراً من الخطأ، فبعد أن كان تفسير النصوص مختصراً، صار مفصلاً نوعاً ما وهذا التفصيل هو أحد مراحل المنهج ا

من المعصومين بوصفهم عدل القرآن وتراجمته، إذ كانت نظرتهم للنص نظرة دقيقة آخذين بعين الاعتبار كل العناصر المتقدمة، التي ازدادت في ز

فإذا رجل يحدِّث عن رسول   )صلى الله عليه وآله وسلم( ))أن رجلاً دخل مسجد رسول الله   التفسيرية سواء كانت سياقية أم لغوية أم روائية، فقد روي

، فقال : نعم،   (18) }وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ {عليه وآله وسلم( ،قال:]الرجل الذي دخل المسجد[ فسألته عن الشاهد والمشهود في قوله تعالى: الله )صلى الله 
، فسألته عن ذلك قال: أما الشاهد فيوم  الشاهد يوم الجمعة والمشهود يوم عرفة، فجُزتهُُ إلى آخر يحدِّث عن رسول الله )صلى الله عليه وآله وسلم(

)صلى الله عليه وآله وسلم(، فقلت: أخبرني عن  الجمعة، وأما المشهود فيوم النحر، فجزتهما إلى غلام كأناه وجه الدينار، وهو يحدِّث عن رسول الله 

ياَ أيَُّهَا النابيُِّ إنِاا أرَْسَلْناَكَ  { القيامة أما سمعته سبحانه يقول:شاهد ومشهود، فقال:أما الشاهد فمحمد )صلى الله عليه وآله وسلم( ، وأما المشهود فيوم 
راً وَنذَِيراً  شْهُودٌ  { ، وقال:(19)} شَاهِداً وَمُبَشِّ جْمُوعٌ لاهُ النااسُ وَذلَِكَ يَوْمٌ ما ، فسألت عن الأول فقالوا: ابن عباس، وسألت عن الثاني فقالوا: (20)} ذلَِكَ يَوْمٌ ما

، وفي هذه الرواية نجد النظرة التكاملية في فهم النص القرآني حاضرة فلم (21)(  )عليهما السلامابن عمر، وسألت عن الثالث فقالوا:الحسن بن علي 
للتابعين وتابعيهم  ينظر الإمام الحسن ) عليه السلام ( الى الآية بمعزل عن السياق القرآني العام ، الذي يطلق عليه حديثاً ) السياق التكاملي(، وكان

ً مزيد من الإهتمام بالتفصيل في تفسيرهم للنص القرآني، بلحاظ بعدهم عن زمن النزول، وتطور المفاهيم، وظهور القراءات، وتعدد الم ذاهب أيضا
 نه.الذي القى بظلاله على سعة الاحتجاج بالقرآن لتأييد ما يذهب اليه أرباب هذه المذاهب، فكان تحليل النص أمر لابد م

لاً، وبشكل إن أردنا تقسيم المراحل التي مر بها الاسلوب التحليلي في التفسير، فإننا نجده قد نضج منذ القرن الرابع صعوداً، إذ فسُر القرآن كام      
ي تفسير الكشـاف، هـ ( ف٥٣٨هــ)  فـي ا  لتبيـان  والزمخشري )ت٤٦٠هـ(   في جـامع البيـان، والطوسـي  )ت ٣١٠مفصل، كتفسير ))الطبري )ت

هـ( في مفاتيح الغيب ٦٠٦هــ( فـي مجمـع البيـان، والفخـر الرازي )ت٥٤٨هــ( فـي تفسيره المحرر الوجيز والطبرسـي )ت: ٥٤١وابـن عطيـة  )ت 
 . (22)هــ( فـي تفسـيره روح المعاني وغيرهم((١٢٧٠والالوسـي )ت 

التفصيل في جزئيات النص وتفكيكه الى عناصر متعددة ، إذ لم يغفل اصحابها عن أي جزئية يتمكنوا إن النتاجات التفسيرية المذكورة آنفاً تميزت ب     

بين الايات  من خلالها الوصول الى المراد من النص القرآني ، فتنبهوا لإختلاف القراءات ، وقواعد اللغة نحوا وبلاغة وتصريف ، مع مراعاة المناسبة

ا دواليك ، وبهذا يمكن أن نعد هذه الفترة هي البداية العملية الناضجة ، والظهور الواضح لمنهج تحليلي متكامل شامل والسور ، والسياق بانواعه  وهكذ

همية هذا المنهج هو لسور القرآن الكريم، حتى اصبح اليوم منهجاً لا يمكن الاستغناء عنه، لمن اراد أن يفسر القرآن تفسيرا متكاملاً، ولعل أبرز ما يبين ا

 اصبح متداخلاً مع المناهج الاخرى المتعددة. أنه

          

         

 المبحث الثاني           

 أهمية التفسير التحليلي وأسسه المنهجية

 المطلب الأول: أهمية التفسير التحليلي

وكذلك  للتفسير التحليلي أهمية كبيرة بلحاظ طبيعة النص المراد تفسيره وما ينماز به من خصائص تحتم على المفسر سبر اغواره واكتشاف دقائقه ،
 بلحاظ طبيعة متلقي التفسير وذهنيته ، فضلاً عن طبيعة الهدف التفسيري ، وسأتعرض لما سبق من خلال الآتي: 

 القرآنيأولاً: طبيعة النص 



Muhammad, K. K. et al. 
Journal of Global Scientific Research in Social Sciences and Humanities (ISSN: 2523-9376) 11 (1) 2026                                                   4134 

 

لى لا شك أن تحليل النص القرآني وسبر اغواره ، يعدُّ ضرورة ملحة، تبعاً لأهمية النص نفسه، ولعل أبرز مميزات النص القرآني التي تفرض ع  
 المفسر ضرورة التحليل وتفكيك تراكيبه هي:

 سر الفهم الدقيق لخطاب الشارع إنه نص تشريعي، تستنبط منه الاحكام التكليفية وهذا الامر يفرض على المجتهد والمف  -1
إنه  دستوراً شاملاً لسائر تفصيلات حياة المسلمين وعلاقتهم مع الاخر ومن هذا المنطلق لابد من فهم دلالاته على نحو التفصيل لا    -2

 الاجمال.
سة لغوية خاصة تتسم بتحليل سمة الإعجاز اللغوي التي تميز بها النص القرآني فضلا عن جوانب الاعجاز الاخرى تستدعي دراسته درا   -3

جملة الخطاب والنظر في الكلمة بوصفها وحدة معجمية مستقله من جهة ، وبوصفها جزء من تراكيب لغوية تؤثر فيها علامات الإعراب وموقعها من ال
 وغير ذلك. 

نصوصه ومفاهيمه ، كما أنه يحوي على  إن في القرآن آيات متشابهات لا يمكن الركون الى ظاهرها في الفهم وإلا حصل تعارضاً كبيراً بين -4
ت الخطاب مجمل ظواهر اللغة العربية كالتعبيرات المجازية ، والإطلاق والتقييد ، والعام والخاص ... الخ ، وهذه الظواهر تتطلب الاحاطة بملابسا

      ومتعلقاته إذ لا يمكن المرور عليها مروراً إجمالياً، دون تحليل الخطاب تحلياً مفصلاً.

 ثانياً: طبيعة المتلقي

 لا يمكن القول بأن تلقي النص القرآني كان على وتيرة متساوية بين الناس منذ زمن النزول وإلى وقتنا الحاضر، فاختلاف المسلمين في فهم     
عضها بعضاً مع كونها صادرة واستيعاب النص القرآني أمر لا شك فيه ولا ريب، ولعل ابرز دليلٍ على ذلك ما وصلنا من روايات متعارضة يضرب ب

الا  ممن شهدوا نزول القرآن، وهذا لا يعدُ قدحا بالرعيل الاول من المسلمين ، إلا أن التفاوت أمر بديهي بين بني البشر ولا يستثنى من ذلك
تسع كلما تقدم الزمن وتشعبت الاهواء ، وما كثرة النتاجات التفسيرية إلا دليل على اختلاف الافهام وتطورها ، ولعل الاختلاف بالفهم ي(23)المعصوم

ً على طريقة التفسير، إذ يسعى المفسر جاهداً الى بذل كل ما بوسعه فيفكك النص ويدقق فيه خشية من  اغفال والمدارك، وهذا الامر ينعكس إيجابا
 لذي يستند اليه المفسر.جانب في النص يحيله الى فهم جديد، وبهذا يكون المنهج التحليلي، الركن الوثيق والمنهج الاوفق ا

 ثالثاً: دفع الشبهات

هدف منذ نزول القرآن وإلى يومنا هذا ماتزال الشبهات تثار من قبل أعداء الاسلام ، فقد جعل المشركون واليهود القرآن الكريم نصب اعينهم ب     
تعالى واصفاً تلك المحاولات: }بلَْ قاَلوُاْ أضَْغاَثُ أحَْلامٍَ بلَِ وجود ثغرة ينفذون من خلالها الى الطعن بالقرآن بشكل خاص والاسلام بشكلٍ عام ، قال 

لوُنَ { ، وقد تصدى القرآن الكريم بنفسه لهذه المحاولات التي رافقت نزوله في آيات كثيرة كقوله  (24)افْترََاهُ بلَْ هُوَ شَاعِرٌ فلَْيأَتْنِاَ بآِيَةٍ كَمَا أرُْسِلَ الأوَا
بيِنٌ { (25)قَوْلِ شَاعِرٍ قلَِيلاً مَا تؤُْمِنوُنَ {تعالى: }وَمَا هُوَ بِ  عْرَ وَمَا ينَبغَِي لهَُ إنِْ هُوَ إلِاا ذِكْرٌ وَقرُْآنٌ مُّ ،  ولم ينته الامر بتلك (26)، وقوله: }وَمَا عَلامْناَهُ الشِّ

الفينة والأخرى استغلال بعض المفاهيم التفسيرية الخاطئة المحاولات بل استمرت الى يومنا هذا، إذ تنامت على ايدي المستشرقين الذين يحاولون بين 
لا يكون  ، أو الروايات الموضوعة في التفسير الطعن بمقاصد القرآن ، ولمجابهة هذه المحاولات لابد من رؤية شاملة لكل جوانب النص القرآني وهذا

 متاحا إلا في ظل المنهج التحليلي.

 رابعاً: نقد المفاهيم الخاطئة

مفسرين ، رافق العملية التفسيرية للنص القرآني إجراء نقدي عند بعض المفسرين الذين امتازوا بالقراءة النقدية لآراء التفسيري لمن سبقهم من ال      
ما يتطلب النظر وبطبيعة الحال لابد من منهجية متقنة يمارس المفسر نقده في ضوئها ، فالنقد يتطلب الحجة القوية والرد المستند الى أدلة مقنعة ، ك

 . (27)العميق في النص لإكتشاف ما تعذر اكتشافه عند غيره ، وكل هذه الامور لا يمكن الالمام بها إلا بعد قراءة النصوص قراءة تحليلية دقيقة

 المطلب الثاني: الاسس المنهجية للتفسير التحليلي .

ل لتحليل النص القرآني في ضوء المنهج التحليلي في التفسير أسس وأصول عامة لايمكن للمفسر تجاوزها أو إغفاله لأنه حين ذاك يكون قد اهم      

 جانبا من جوانب النص فلا يعد منهجه منهجاً تحليلياً، وهذه الاسس تتمثل بالآتي:

 أولاً: الأسس المتعلقة بعلوم القرآن الكريم 

ف الزرقاني )تيُ    ً لها، فقد عرا هـ(علوم القرآن 1367طلق مصطلح علوم القرآن ويراد به مجموعة من المباحث تتخذ من القرآن الكريم موضوعا
ه عنه، ع الشُببقوله : ) مباحث تتعلاق بالقرآن الكريم من ناحية نزوله، وترتيبه، وجمعه، وكتابته، وقراءته وتفسيره، وإعجازه، وناسخه ومنسوخه، ودف

 ،   (28)ونحو ذلك ( 

هـ ( في ما نقله عنه الزركشي بقوله : )أنها أفضل 204لاشك أن لعلوم القرآن أهمية كبيرة في تفسير النص القرآني،  فقد وصفها الشافعي )ت        
 . (29)من كل علم عداه (



Muhammad, K. K. et al. 
Journal of Global Scientific Research in Social Sciences and Humanities (ISSN: 2523-9376) 11 (1) 2026                                                   4135 

 

راد الله تعالى في كتابه العزيز، فالاحاطة بمباحث هذا العلم مما لاغنى كما تتجلى أهمية الإحاطة بعلوم القرآن الكريم بلحاظ مدخليته في فهم م       
لنزول تفرض للمفسر عنها؛ لذا كانت وما تزال موضع اهتمام من قبل المفسرين، والإحاطة بهذه العلوم تتطلب جهداً كبيراً من المفسر، فمعرفة اسباب ا

تأكد من دقة متون واسانيد الروايات التي تحكي أسباب النزول، قبل أن يتبنى في ضوئها رأياً على المفسر أن تكون له دراية بعلوم الحديث المتعددة لل
، والإعتماد على أسباب النزول يعد من الأسس الأولية في المنهج  (30)تفسيريا معين، فأسباب النزول مما لا غنى عنه في التفسير عند بعض المفسرين

 التحليلي 

التي لها مدخلية أساسية في الكشف عن دلالات النصوص وخصوصاً فيما يتعلق بآيات الأحكام، علم الناسخ والمنسوخ ،  ومن علوم القرآن الكريم    
تحليل  إذ تتوقف عليها طبيعة الاحكام التكليفية من جهة ثبوتها من عدمه، كما يتوقف عليها دفع التعارض بين النصوص،  فلابد للمفسر الذي يروم

رفة دقيقة بها، وكذلك المكي والمدني، والمحكم والمتشابه ، والقراءات القرآنية ، مما له أثر في استنطاق النص وبيان معانيه النص القرآني من مع
 ً   (31)افراداً وتركيبا

 ثانياً: الأسس المتعلقة بلغة القرآن

ينطلق المفسر من دلالة المفردات، بحيث يتناول المحلل ابتداء من أهم ألأسس التي يرتكز عليها المنهج التحليلي في التفسير هي المعرفة اللغوية ، إذ 
الصّمد، تفسير )الألفاظ القرآنية الغريبة(، وهي الألفاظ التي تحتاج إلى شرح وبيان، وهو ما يعرف الاصطلاح بـ )غريب القرآن(، مثل: الصراط، و

كتب كثيرة قديمًا وحديثاً، من أشهرها  تفسير غريب القرآن  لابن قتيبة الدينوري  وقد ألُِّفتْ في هذا العلم، والقارعة، والواقعة، وثلُاة، وما إليها

هـ(، و مفردات ألفاظ القرآن  للراغب الأصفهاني 330هـ(، و تفسير غريب القرآن  المسمى نزهة القلوب، لمحمد بن عزيز السجستاني )ت276)ت

 .(32)هـ(420)ت 

(، وعلاقتها بالمعنى، ولاسيما ما يتعلق منها بالصيغ، كصيغ )الأفعال(، مثل دلالة )فعل( على مجرّد كما ينبغي للمحلل الكشف عن )وجوه الصارْف
ين الألفاظ التي حدوث الفعل لمرة، و )فعَالَ( على التكثير والتكرير، و )فاعَلَ( على المشاركة، وكذلك الصيغ الأخرى، مع ملاحظة العلاقات الدلالية ب

، وكذلك علاقة (33)تحليله، مثل: )الاشتراك(، و )التضادّ(، و )التقابل( بنوعيه: تقابل الضد والنقيض، وتقابل الخلاف في النص القرآني المراد
، كما بين )اليمين( و )الحِلْف(، و )الرُّ  ا، كما بين )البعل( و )الزّوج(، أم ترادفاً غير تامٍّ  ذلك ؤيا( و )الحُلمُ(، وغير)الترادف(، سواء أكان ترادفاً تامًّ

التأمّل في التراكيب المختلفة للنص المراد تحليله من جانبها النحوي، من اسمية، وفعلية، وحرفية، كما،  ينبغي على المفسر وفق المنهج التحليلي 

ع واسع على كتب بالمعنى المراد التعبير عنه وهذا يتطلب منه إطلا -في هذه الصور -وظرفية، وما إليها، مع بيان علاقة ورودها بصورة أو أخرى 
(34)النحو، وكتب إعراب القرآن ، والكتب المتعلقة بعلوم اللغة المختلفة، مع مراعاة كون القرآن الكريم حجة على قواعد اللغة وليس العكس

. 

ة المتعددة كالبلاغة والبيان لا شك أن ما سبق من بيان لأهمية الاحاطة اللغوية المذكورة آنفا لا ينحصر في ما ذشكر فقط بل يشمل جميع علوم اللغ      

 والبديع ونحوها ، فكلها تشكل أساساً لغوياً لا غنى عنه في إطار المنهج التحليلي.

 ثالثاً: الشمولية المعرفية

تدور حوله جملة يتطلب المنهج التحليلي  بلحاظ تعدد جوانبه موسوعية معرفية لدى المفسر بالعلوم الخادمة للقرآن الكريم ، فالقرآن يمثل المحور التي 

فاً، كما ينبغي من العلوم ، بل أن الكثير من العلوم وجدت بسبب الحاجة الى فهم القرآن والحفاظ عليه من اللحن ، كعلم النحو الذي تقدم الحديث عنه آن

يخفى أن التفسير في العصر الحديث  على المحلل للنص القرآني ان تكون له سعة معرفية بعلم الاصول ، والفقه ، وعلوم الحديث الشريف والسير ، ولا

هذه العلوم من يجعل المفسر إذا ما أراد الإحاطة بما في النص من دلالات بحاجة ماسة إلى العلوم الحديثة ، واطلاع واسع على النظريات المستجدة لما ل

التي اكتشفها العلم الحديث أششير اليها في نصوص قرآنية ،  أثر كبير في فتح آفاق جديدة لدى المفسر ربما لم يذكرها المفسرون السابقين، فبعض الحقائق

ب النص وعملية إظهار هذه الإشارات تتطلب من المحلل سعة اطلاع في هذا المجال ؛ لأن التفسير التحليلي لا يقتصر على ابراز جانب معين من جوان

 فقها وبلاغة ونظريات علمية واخرى اجتماعية وهكذا دواليك.بل يذهب ابعد من ذلك ليكشف عن الجوانب التي يكتنفها النص جميعا ، لغة و

 المطلب الثالث

 الخطوات المنهجية ، دراسة تطبيقية في تفسير سورة العصر

 بسم الله الرحمن الرحيم

نسَانَ لفَِي خُسْرٍ}1وَالْعَصْرِ}) الِحَاتِ وَتوََاصَوْ 2{ إنِا الْإِ بْرِ}{ إلِاا الاذِينَ آمَنوُا وَعَمِلوُا الصا  ({3ا باِلْحَقِّ وَتوََاصَوْا باِلصا

 صدق الله العلي العظيم 

المكي والمدني : جمهور المفسرين على أنها مكية ، وعن مجاهد وقتادة ومقاتل هي من السور المدنية ، ولم يذكرها صاحب الإتقان ضمن  -1

السور المختلف فيها
(35)

. 



Muhammad, K. K. et al. 
Journal of Global Scientific Research in Social Sciences and Humanities (ISSN: 2523-9376) 11 (1) 2026                                                   4136 

 

لأهل الشرك ومن كان مثلهم من أهل الكفر بالإسلام، وكذلك اثبات نجاة وفوز الذين أغراض السورة : اشتملت على اثبات الخسران الشديد  -2

آمنو وعملوا الصالحات ، والداعين الى الحق ، كما دلت أيضاً على فضيلة الصبر على تزكية النفس ودعوة الحق
(36)

. 
النبي ) صلى الله عليه وآله وسلم( أنه قال : " من قرأ فضل السورة: دلت روايات عديدة على فضل هذه السورة المباركة منها ما روي عن  -3

سورة العصر غفر الله تعالى له ، وكان ممن تواصوا بالحق وتواصوا بالصبر"
(37)

. 
د المناسبة في سورة العصر: تتناسب بداية سورة العصر مع آخر السورة التي قبلها وهي سورة التكاثر ان الله تعالى ختم سورة التكاثر بوعي -4

ن الهاهم التكاثر عن ذكر ربهم ، اما سورة العصر فقد افتتحها كذلك بالإشارة الى خسران الناس إلا من اشار اليهم في ذيل السورة الذي
(38)

. 
اللغة والاعراب : اصل العصر : عصر الثوب ، ونحوه ، وهو فتله لإخراج مائه ، ومنه عصر الدهر ، فإنه الوقت الذي يمكن فيه فتل الأمور  -5

 تل الثوب، والعصر العشي ، قال:كما يف
يروح بنا عمروش وقد قصر العصر....... وفي الروحة الأولى الغنيمة والأجرش          

(39)
 

أما ) الإنسان ( تعريف جنس يراد به الاستغراق، وهو استغراق عرفي للنوع الانساني
(40)

. 

ً على بيان  والجمهور على اسكان باء الصبر ، وكسرها قوم ، وهؤلاء على لغة      من ينقل الكسرة والضمة في الوقف الى الساكن قبلها حرصا

ستثناء، الإعراب ، وقوله تعالى )والعصر( هو قسم والواو بدل من الباء، وتقديره ورب العصر، وقوله : ) الا الذين امنوا ( في موضع نصب على الا

من الانسان لانه بمعنى الجماعة
(41)

 

ابن موسى عن أبي عمرو والعصر بكسر الصاد والصبر بكسر الباء قال ابن عطية وهذا لايجوز الا في الوقف وقرأ سلام وهرون والقراءة:  -6

صرة على نقل الحركة وروى عن أبي عمرو بالصبر بكسر الباء اشماما وهذا كما قال لايكون أيضا الا في الوقف وقال صاحب اللوامح قرأ عيسى الب
لئلا يحتاج الى أن يؤتى ببعض الحركة في الحركة في الوقف ولاالى أن يسكن فيجمع بين ساكنين وذلك لغة شائة  بالصبر بنقل حركة الراء الى الباء

(42)وليست بشاذة بل مستفيضة وذلك دلالة على الاعراب وانفصال من التقاء الساكنين وتأدية حق الموقوف عليه من السكون
. 

ة ، فأكثر المفسرين على أن لا نسخ في السورة ، وقيل أن الاستثناء الذي في السورة نسخ النسخ والإحكام : إختلف في وقوع النسخ في السور -7

ما قبله، والأظهر أن لا نسخ في آياتها إنما هو استثناء لا نسخ
(43) 

 المعنى العام للسورة:  -8
 .(44)قال الحسن وقتادة هو وقت العشي اقسم الله تعالى بالدهر لأن فيه عبرة لأولي الأبصار ، وهو قول ابن عباس والكلبي والجبائي ، و

)ان الانسان لفي خسر( أي خسران في  تجارتهم ومساعيهم وصرف أعمارهم في مباغيهم التي لا ينتفعون بها في الآخرة،  والتعريف         
آمنوا الذين  للاستغراق بقرينة الاستثناء والتنكير قيل للتعظيم أي في خسر عظيم ويجوز أن يكون للتنويع أي نوع من الخسر غير ما يعرفه الانسان الا

الرائحات وعملوا الصالحات فانهم في تجارة لن تبور حيث باعوا الفاني الخسيس واشتروا الباقي النفيس،  واستبدلوا الباقيات الصالحات بالغاديات 
 فيالها من صفقة ما أربحها ومنفعة جامعة للخير ما أوضحها.

أي وصى بعضهم بعضا بالأمر الثابت الذي لا سبيل الى انكاره ولا زوال في الدارين وقوله تعالى )وتواصوا بالحق ...(  بيان لتكميلهم لغيرهم        
لتي لمحاسن آثاره وهو الخير كله من الايمان بالله عز و جل واتباع كتبه ورسله عليهم السلام في كل عقد وعمل وتواصوا بالصبر عن المعاصي ا

التي يشق عليها أداؤها وعلى ما يبتلي الله تعالى به عادة من المصائب والصبر المذكور داخل  تشتاق اليها النفس بحكم الطبيعة البشرية وعلى الطاعات
ا يرضي الله في الحق وذكر بعده مع اعادة الجار والفعل المتعلق هو لإبراز كمال العناية به ويجوز ان يكون الاول عبارة رتبة العبادة اتي هي فعل م

ة التي هي الرضا بما فعل الله تعالى فان المراد بالصبر ليس مجرد حبس النفس عما تتوق اليه من فعل أو ترك بل تعالى والثاني عبارة رتبة العبودي
(45)هو تلقي ما ورد منه عز و جل بالجميل والرضا به باطنا وظاهرا

 

 الخاتمة 

 .وصحبه الطيبين الطاهرينالحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام الأتمّان الأكملان على سيدنا محمد، وعلى آله 

سورة العصر انموذجاً وتوصلت إلى أبرز النتائج  -وبعد إتمام هذه الدراسة العلمية ، التي تناولت موضوع ، منهج التفسير التحليلي دراسة نظرية تطبيقية
 :  الآتية

 يخلو منه أي من التفاسير الجامعة. يعد المنهج التتحليلي في التفسير مادة أولية في معظم النتاجات التفسيرية، فلا يكاد -1

 التفسير التحليلي من حيث النشأة يوازي نشأة التفسير نفسه .-2

 للتفسير التحليلي أهمية واضحة تبعاً لأهمية النص المراد تفسيره -3

ذا كان الغرض يتطلب بيان للغرض التفسيري أثر في إبراز اهمية التفسير التحليلي، إذ تزداد الحاجة اليه في تفسير القرآن الكريم ا-4

 التفصيلات الدلالية للنص.

سياقها العام، تبيان أن منهج التفسير التحليلي يمثل أداة علمية رصينة في دراسة النص القرآني، إذ يقوم على تفكيك الآيات وتوضيح معانيها وربطها ب
 .بما يكشف عن وحدة

                                                 
 .298الفروق اللغوية ، ابو هلال العسكري: ص (1)

 .18دروس في المناهج والاتجاهات التفسيرية ، محمد علي الرضائي الاصفهاني : ص ((2



Muhammad, K. K. et al. 
Journal of Global Scientific Research in Social Sciences and Humanities (ISSN: 2523-9376) 11 (1) 2026                                                   4137 

 

                                                                                                                                                                            
 .818: ص الرازي زكريا بن  فارس بن احمدمعجم مقاييس اللغة ،  ((3

 .33الفرقان ((4

 ٢٦٧/ ١٩: البيان ، الطبري  جامع ،: ينظر ((5

 .462: ص فارس ابن ، اللغة مقاييس معجمينظر:  ((6

 .  38عبس:  ((7

 .332/ 3: ،(هـ108 تـ) الطريــــحي فخرالدين البحرين، مجع : وينظر،  239ص الأصفهاني:  الراغب القرآن، ألفاظ مفردات معجم: ينظر  ((8

 2/6: الزرقاني  العظيم عبد محمد القرآن، علوم في العرفان مناهل ((9

 .19ص:  الصغير حسين محمد والتطبيق، النظرية بين الكريم القرآن لتفسير العامة المبادىء ((10
 .300/ 1لسان العرب: ابن منظور :  ((11
 .25التفسير التحليلي دراسة في المنهج والآليات، مريم هادي رضا الجعيفري : ص ((12
 .12التفسير التحليلي للشطر الاول من سورة ال عمران، شاكر نعمه بكري الكبيسي :ص ((13
 .44النحل:  ((14
 .20ينظر: النقد التفسيري عند الطاهر ابن عاشور في تفسيره التحرير والتنوير ، مرتضى عبد الامير السهلاني : ص ((15
 .33ص:  الأمين احسان التفسير، في النقد منهج ((16
 .19دروس منهجية في المناهج والاتجاهات التفسيرية، محمد علي الرضائي الاصفهاني: ص ينظر: ((17
 .3: البروج ((18
 .45: الأحزاب( (19
 .103:  هود ((20
 . 4/458: ( هـ468 ت) النيسابوري الواحدي الحسن أبي المجيد، القرآن تفسير في الوسيط ((21
 .66ص: الجعيفري رضا هادي مريم والآليات، المنهج في دراسة التحليلي التفسير ((22
 : صالصغير حسين محمد والتطبيق، النظرية بين الكريم القرآن لتفسير العامة المبادىء( ينظر :(23
 .5الأنبياء: ((24
 . 41الحاقة: ((25
 . 69يس :((26
 .35ينظر: النقد التفسيري عند الفخر الرازي ، محمد ادريس كزهور: ص ((27
 .27/ 1:  العرفان مناهل ((28
 24/ 1: القرآن علوم في  البرهان ((29
 10ص: الواحدي  أحمد بن علي الحسن أبي القرآن، نزول أسباب:  ينظر ((30
 37ص:  الحكيم باقر محمد ، القرآن علومينظر: ((31
 .56ينظر: الأشهر نحوياً، علي الدبسي و أحمد العيداني  : ص  ((32
 .70ينظر : التقابل الدلالي في القرآن الكريم، رسالة ماجستير، منال صلاح الدين الصفار، كلية الاداب جامعة: ص ((33
 .223ص القرني، سعد بن محمد القراءآت توجيه  في ومنهجه عاشور ابن الطاهر محمد الإمام: وينظر ((34
 .527/ 30ينظر: التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور:  ((35
 .528/ 30ينظر: المصدر نفسه:  ((36
 .43ينظر : لباب التأويل : ص ((37
 .434/ 10ينظر : مجمع البيان ، للطبرسي :  ((38
 .434/  10ينظر : المصدر نفسه :  ((39
 .531/ 30ينظر: التحرير والتنوير ((40
 .229/ 30ينظر : روح المعاني في تفسير القرآن الكريم والسبع المثاني، محمود الآلوسي ابو الفضل:  ((41
 .230/ 30ينظر : المصدر نفسه:  ((42
 .435/ 30ينظر : مجمع البيان:  ((43
 .530/ 30ينظر : التحرير والتنوير :  ((44
 .228/ 30ينظر : روح المعاني ، للآلوسي:  ((45

 

 جعوالمرا المصادر
 

 
 القرآن الكريم

 

 ، د.ت.2الفروق اللغوية ، الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد أبو هلال العسكري، دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع، ط -1

 ، مركز المصطفى  للترجمة والنشر، قم  .2دروس في المناهج والاتجاهات التفسيرية ، محمد علي الرضائي الاصفهاني ، ط   -2

    2008،  دارالكتب العلمية، بيروت،  لبنان، 2معجم مقاييس اللغة ، احمد بن فارس  بن زكريا الرازي، تحقيق . ابراهيم شمس الدين، ط    -3

 م .1994-هـ 1415،الرسالة، بيروت، لبنان، 1هـ(، ط310جامع البيان في تاويل القرآن، محمد بن جريرالطبري )ت   -4

 القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق: نديم مرعشلي، د.ط، المكتبة  المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية .  معجم مفردات ألفاظ  -5

 م  .2007 -هـ 1428هـ(، تحقيق :أحمد الحسيني، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، 108مجمع البحرين، فخرالدين الطريــــحي )تـ  -6

 م  .1995 -هـ 1415،  دار الكتاب العربي، بيروت، 1د العظيم الزرقاني، تحقيق: فواز احمد زمرلي،طمناهل العرفان في علوم القرآن، محمد عب  -7

 م   2000 -هـ 1420، دار  المؤرخ العربي، بيروت، 1المبادىء العامة لتفسير القرآن الكريم بين النظرية والتطبيق، محمد حسين الصغير،ط -8

 ، دار صادر،  بيروت، لبنان، د.ت  1هـ(، ط 711حمد بن مكرم ابن منظور  )ت لسان العرب، ابوالفضل جمال الدين م  -9

 م .2018، مركز عين للدراسات والبحوث المعاصرة، 1التفسير التحليلي دراسة في المنهج والآليات، مريم هادي رضا الجعيفري، ط -10

 . 2009، ديوان الوقف السني ، العراق ، 1لكبيسي ، صالتفسير التحليلي للشطر الاول من سورة ال عمران، شاكر نعمه بكري ا -11



Muhammad, K. K. et al. 
Journal of Global Scientific Research in Social Sciences and Humanities (ISSN: 2523-9376) 11 (1) 2026                                                   4138 

 

                                                                                                                                                                            
 م  .2016عة بغداد ، النقد التفسيري عند الطاهر ابن عاشور في تفسيره التحرير والتنوير ، مرتضى عبد الامير السهلاني، رسالة ماجستير، كلية التربية / جام -12

 م .1994،  دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان 1هـ(، تحقيق:عادل  أحمد عبد الموجود، وآخرون، ط468ابوري )ت الوسيط في تفسير القرآن المجيد، أبي الحسن الواحدي النيس -13

 ، دار الهادي، العراق  .1النقد التفسيري عند الفخر الرازي ، محمد ادريس كزهور ، ط -14

 .2005 -هـ 1425.ط، دار الفكر، بيروت، لبنان، هـ(، د794البرهان في علوم القرآن، بدرالدين محمد بن عبد الله الزركشي )ت  -15
 م .1991 -هـ 1411أسباب نزول القرآن، أبي الحسن علي بن أحمد الواحدي، تحقيق : كمال بسيوني  زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان،  -16

 هـ .1426، مطبعة شريعت، قم، 6هـ(، ط1424علوم القرآن، محمد باقر الحكيم )ت -17

 م.2013، دار القسور للنشر والتوزيع، القاهرة 1لأشهر نحوياً، علي الدبسي و أحمد عيدان،  طا -18

 م .1993التقابل الدلالي في القرآن الكريم، رسالة ماجستير، منال صلاح الدين الصفار، كلية الاداب جامعة الموصل،  -19

 محمد بن سعد القرني .الإمام محمد الطاهر ابن عاشور ومنهجه في  توجيه القراءآت  -20

 ، دار سحنون ، تونس  .1التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور، ط -21

 م  .2005لبنان ،  –، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت 2مجمع البيان ، للطبرسي، ط - 22

 لبنان:   . -احياء التراث العربي ، بيروت روح المعاني في تفسير القرآن الكريم والسبع المثاني، محمود الآلوسي ابو الفضل، دار  -23

 

 

 

 

 


