


1 
 

 

  



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

   عا ديال م قر 
 
 (2026) ةنسل (15919821) :ش  نللة يملاعلا رادلا ف

 

 .ايي   لام -رو غنل يس -ش  نلل ةيملاعلا رادلا

 

  

  كريم ،د محم
 
 كاف

 مروة عبد الحسن ،مظاك

  القرآن الكريم
 
) رؤية قرآنية  الحضارة الإنسانية والحضارة الإسلامية ف

  كريم /(شاملة
 
 :ايي   لام – .1ط – مظاك مروة عبد الحسن ،د محم كاف

 .مس (20) ،ص (25) .2026 ،ش  نلل ةيملاعلا رادلا
 ناو نلعا -أ- .ةيملا سا ةض  اح

 15919821/2026 :عا ديال م قر 



3 
 

 

 

الحضارة الإنسانية والحضارة الإسلمية 

ي القرآن الكريم
 
 ف

 ية شاملة (قرآن) رؤية 

 

 

 تاليف

ي كريم محمد 
 
 مروة عبد الحسن كاظم،  كاف

 جامعة الشطرة، ذي قار، العراق. 

 



4 
 

 

  



5 
 

 

 

 

 

 

حِيمِ  مَنِ الرَّ
ْ
ح ِ الرَّ

ه
 بِسْمِ اللَّ

    

 
َ
سِد

ْ
رْضِ لِيُف

َ ْ
ي الْ ِ

 
 سَعََ ف

ه
وَلَّ

َ
ا ت
َ
  ﴿وَإِذ

َ
رْث

َ
ح
ْ
 ال
َ
لِك

ْ
ه
ُ
ا وَي  

َ
فِيه

 ﴾
َ
سَاد

َ
ف
ْ
حِبُّ ال

ُ
 ي
َ
ُ لَ

ه
سْلَ وَاللَّ

َّ
 وَالن

 

 

 

 



6 
 

 

  



7 
 

 المقدمة

، الحمد لله رب العالمي   والصلاة والسلام على خاتم المرسلي    وآله وأصحابه الغر الميامي  

 ومن اتبعه بإحسان إلى يوم الدين . 

  شهد الفكر السلام  بالهتمام الكبي  
 
ّ  القرآن الحضارة اف   القران الكريم وتمي 

 
لنسانية ف

، أحاط بمختلف جوانب   معطاءا
ا
الكريم عن سائر الكتب السماوية بكونه كتابًا شاملً

  
 
  استكشاف معانيه ول يصل إلى نهاية ف

 
 ف

ا
الحياة الإنسانية، بحيث ل يبلغ الباحث غاية

  
 
  ل ينته، ينهل منه الباحثون ف

 شن  ماال  الحياة، استنباط دللته فهو مصدر غن 

الجتماعية والقتصادية والسياسية، والفقهية والعلمية والأدبية والتاريخية. وتكمن فرادة 

  إطار 
 
  تنوع علومه واتساع موضوعاته، الأمر الذي يحول دون حصره ف

 
القرآن الكريم ف

  محدد؛ فلا يمكن اعتباره كتاب أدب وبلاغ
 
ة علم  واحد أو تصنيفه ضمن ماال معرف

فحسب، ول القتصار على وصفه بكتاب فقه أو اقتصاد أو اجتماع. وقد شهد  المكتبة 

  القرآن الكريم وعلومه، غي  أن  
 
الإسلامية عير العصور تأليف عدد كبي  من المصنفا  ف

 تامة، إذ إن النص الإله  المطلق ل 
ا
  الإحاطة بمضامينه إحاطة

ة هذه المؤلفا  ل تعن  كير

ي المحدود، وكيف للمحدود أن يحيط بكلام اللامحدود. يمكن أن يستوعب  ه الفهم البش 

كما أفرد القرآن الكريم مساحة واسعة لعرض أخبار الأمم السابقة، وقصص الأنبياء، وما 

ز معظم من تناول هذه القصص من الباحثي   على بيان 
ّ
جرى بينهم وبي   أقوامهم، وقد رك

ا تحمله من دلل  وعير تخدم بناء الماتمع ، واستالاء مصلى الله عليه وسلمالحكمة من ذكرها الننر  

  كانت تعيشها 
. غي  أن جانبًا مهمًا من هذه الدراسا  أغفل الأبعاد الحضارية الن  الإسلام 

  كثي  من الأحيان على أنها ماتمعا  منحرفة، جاهلة، 
 
تلك الأمم، إذ جرى تصويرها ف

  حي   يقرر القرآن الكريم بوضوح أن ه
 
ذه الأمم كانت تمتلك حضارا  معادية للأنبياء، ف

 من نعم الله تعالى عليهم. 
ا
  متقدمة، وأن ما بلغته من عمران وقوة كان نعمة



8 
 

، فشيّدوا البنيان، وعمّروا الأرض،  فقد منحهم الله سبحانه وتعالى أسباب القوة والتمكي  

ت وازدهر  لديهم ماال  الزراعة والصناعة والتاارة، ونشأ  بينهم ممالك قوية اتسم

بالنظام والستقرار، وسادها الأمن والرخاء. ومن ثمّ ل يصح إغفال هذه الاوانب 

الحضارية بحاة انحرافهم العقدي، إذ إن القرآن الكريم أثبت تلك الحقائق الحضارية 

هم   لبطرهم وتاير
ا
  أنعم بها عليهم، ليكون هلاكهم نتياة

ها من النعم الإلهية الن 
ّ
وعد

  بعدهم. وكفرهم بتلك النعم، ولي
 لمن يأت 

ا
ة    صبحوا عير

 
، مبحثي    وقد جاء هذا البحث ف

، وقائمة المصادر الفهرستيسبقها مقدمة، وتليها خاتمة تتضمن أبرز النتائج، ثم 

 والمراجع. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 :ما يلي ويتضمن الحضارة الإنسانية   المبحث الْول: 

  اللغة والصطلاح  : أول 
 
 الحضارة ف

 ن . بناء النساثانيا : 

 تكريم النسان . ثالثا : 

  بناء الحضارة الإنسانيةرابعا : 
 
  ف

 المنهج القرآت 

  القرانخامسا :  
 
 العناض الحضارية ف

 : ي
 
 :ويتضمن ما يلي الحضارة الإسلمية المبحث الثان

  نهضة الحضارة السلامية: أول 
 
 . العلم ودوره ف

  النهوض الحضاري   :ثانيا 
 
 .دور الفكر الإسلام  ف

  البناء الحضاري   ثالثا : 
 
   .دور الإنسان المحوري ف

  القران                  رابعا : 
 
       العناض الحضارية ف

  الختام، تم عرض أهم النتائج المستخلصة من البحث، يليها ذكر 
 
، ثم الفهرست وف

  تم العتماد عليها         
 قائمة بأهم المصادر والمراجع الن 

يتقبل هذا الاهد بقبول حسن، وأن ياعله خالصًا لوجهه الكريم، وأن ينفع  أسأل الله أن

 به القارئ والباحث

 

 

 



10 
 

 الاول المبحث

، ه  المدن والقرى اول  ة والحصر  ة والحصر  ، والحاض    الحصر 
 
: الحضارة لغة ه  الإقامة ف

  يكون لهم بإقر 
وا الأمصار ومساكن الديار الن  ار، والريف ، سميت بذلك ، لأن أهلها حصر 

  العصر الحديث للدللة على مظاهر 
 
ة الرجل قريه وغناؤه ثم شاع استخدامها ف وحصر 

  والأدتر  والجتماع  
  العلم  والفن 

 
. كما أنها ل تكون إل حيث توجد علاقا   (1) الرف

  
  إطار مكات 

 
  التعاون والتنظيم و النتظام ف

اجتماعية متبادلة بي   الناس تظهر فيها معات 

مدينة، ولعل هذا فيه إشارة لهتمام الننر  ) صلى الله عليه واله وسلم( محدد هو ال

ب ( باسم ) المدينة ( ، بما يتضمنه لفظ المدينة من قيم اجتماعية وحضارية  بتسمية ) يير

  النفس الإنسانية )
 
 (.2بعيدة الأثر ف

 : تعدد  تعريفاتها لختلاف المدارس الفكرية فقيل
ً
: ه  عبارة  ثانيا : الحضارة اصطلاحا

  
 
ي ف عن ماموعة من العقائد والمبادئ المنظمة للماتمع . وتمثل ناتج النشاط البش 

مختلف الماال  كالعلوم والآداب والفنون، وما ينام عن هذا النشاط من ميول قادرة 

  
 
على صباغة أساليب الحياة المختلفة، والأنماط السلوكية ، والمناهج المختلفة ف

(   3التفكي 
 
العصر الحديث يعرف ديورانت الحضارة بأنها نظام اجتماع  يساعد  ( ، وف

  ، وأن نقطة البداية للحضارة ه  نقطة انتهاء 
 
الأفراد على رفع معدل إنتاجهم الثقاف

الضطراب والفلق ، كما يرى أن الحضارة مكونة من أربعة عناض أساسية أل وه  النظم 

 يد الخلقية. والموارد الجتماعية، والتقالالسياسية، 

 بناء الانسان

إن النهوض الحضاري، عند تحققه، ل بد أن يقوم على ماموعة من المرتكزا  الأساسية، 

م. فالدور الذي يؤديه الإنسان    صميمها ـ الإنسان، هذا الكائن المكرَّ
 
  مقدمتها ـ بل ف

 
  ف

يأت 

  ياعله العنصر المحوري والأ 
  تشييد الحضارة داخل الماتمع الإنسات 

 
ساس الذي يقوم ف

عليه أي بناء حضاري، إذ ل يمكن تصور حضارة من دون إنسان . فالإنسان هو الوحدة 



11 
 

ية جمعاء، ومن هنا أولى الإسلام عناية خاصة بالإنسان،    التكوين الجتماع  للبش 
 
الأولى ف

 لصياغته صياغة تؤهله للقيام بواجباته والتمتع بحقوقه. 
ا
 ووضع له منهاًا متكاملً

سان ل يتفاعل مع الحياة إل بعد تحديد مكانته على الأرض والكون، وهذا ما عملت فالإن

يعة. )  (4عليه ثوابت الإسلام قرآنا وسنة وعقيدة وش 

وعليه، ناد أن التوجيها  القرآنية قد سعت إلى إعداد إنسان متكامل قادر على استيعاب 

  مختلف ميادين الحياة الإنسانية، وتش
 
يعا  ف كيلها وفق ما يحمله هذا الدين هذه التش 

الخاتم من قيم إنسانية صالحة لكل زمان ومكان. وقد جاء  هذه العملية من التكوين 

يــــع بهدف بناء الإنسان الصالح على المستويا  الفكرية والعملية  والتوجيه والتش 

 والأخلاقية، وذلك من خلال عدة أبعاد متكاملة: 

 تكريم الإنسان

نَ ) تعالى: )يقول الله سبحانه و  هُم مِّ
َ
ن
ْ
ق
َ
بَحْرِ وَرَز

ْ
ِّ وَال َ ير

ْ
ِ  ال

 
هُمْ ف

َ
ت
ْ
مَ وَحَمَل

َ
ِ  ءَاد

ا بَن 
َ
مْن رَّ

َ
 ك
ْ
د
َ
ق
َ
وَل

) 
ا
ضِيلً

ْ
ف
َ
ا ت
َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
نْ خ مَّ ٍ مِّ ثِي 

َ
 ك

َ
لى
َ
هُمْ ع

َ
ن
ْ
ل
َّ
ض
َ
بَاِ  وَف يِّ

َّ
فقد كرمه الله سبحانه وتعالى على  (5) الط

 :  مخلوقاته بالتالى 

  أحسن تقويم كرم 
 
الله تعالى الإنسان بالصورة الحسنة، وبالخلقة الحسنة وصوره خلقه ف

  أحسن وأجمل صورة قال تعالى : 
 
مَاءَ بناء  )ف رَارًا وَالسَّ

َ
رْضَ ف

َ ْ
مُ الأ

ُ
ك
َ
ذِي جَعَلَ ل

ه
ُ ال

ه
اللَّ

مْ ( 
ُ
حْسَنَ صُوَرَك

َ
أ
َ
مْ ف

ُ
رَك هو خالق الإنسان ومن هنا ابتدأ    -عز وجل  -فالله ( 6)وَصَوَّ

  كرامته، وه
 
ذا يثبت أن الإنسان نوع متفرد متمي   عن سائر الحيوانا ، فأنها وأن شابهته ف

  التكوين المعنوي، إذ لم يكرمها الله بما  
 
؛ لكنها تخالفه ويخالفها ف  

عناض تكوينها الطين 

كرمه من الروح والعقل؛ لأنها لم تكلف أما الإنسان فكلفه بعمارة الأرض، وخلافة الله 

 ( 7فيها.)



12 
 

 لِمَا اخت -۲
َ
سْاُد

َ
ن ت

َ
 أ
َ
عَك

َ
الَ) يَابْلِيسُ مَا مَن

َ
ص الله الإنسان بأن خلقه بيديه قال تعالى ق

  
 
  حلت ف

 ( فبي   لهم علو مكانة الروح الن 
عَالِي  َ

ْ
 مِنَ ال

َ
نت

ُ
مْ ك

َ
 أ
َ
 ْ َ ير

ْ
ك
َ
سْت
َ
ى أ

َ
 بِيَد

ُ
ت
ْ
ق
َ
ل
َ
خ

لة سامية، وكرمه الله بذلك الستقبال الذي استقبله به الوجود،  الإنسان، وأن له مي  

تكريم  -جل شأنه  -وبذلك الموكب الذي ساد  له الملائكة، وإعلان الخالق 

 ( 8الإنسان)
ٌ
ة
َ
لِيف

َ
رْضِ خ

َ ْ
ِ  الأ

 
  جَاعِلٌ ف

ةِ إِت ِّ
َ
ئِك

َ
مَلً

ْ
 لِل
َ
ك الَ رَبُّ

َ
 ق
ْ
 (9)( قال تعالى: وَإِذ

 

الحقيقة كرمه الله سبحانه وتعالى بالعقل والحواس، فه  أدوا  المعرفة، واستالاء   -3

  
 
  البناء الحضاري، والستخلاف ف

 
  هذا الكون، والقيام بدوره ف

 
واكتشاف عظمة الله ف

 مَا 
ا
لِيلً

َ
 ق
ا
ة
َ
ئِد
ْ
ف
َ ْ
بْصَرَ وَالأ

َ ْ
مْعَ وَالأ مُ السَّ

ُ
ك
َ
مْ وَجَعَلَ ل

ُ
ك
َ
أ
َ
نش
َ
ذِي أ

ه
وَ ال

ُ
لْ ه

ُ
الأرض. قال تعالى: ﴿ ق

) 
َ
رُون

ُ
ك
ْ
ش
َ
 .( 10) ت

 عل الله الإنسان مسؤول عن عقله وحواسهومن مقتضيا  هذا التكريم، أن ج

 العلم 

تنبثق رؤية القرآن الكريم للعلم من عناية إلهية عميقة بالمعرفة الإنسانية، على اختلاف 

ى منذ بداية  أنواعها وتعدد ماالتها وآفاقها. فقد أولى الله تعالى مسألة التعليم أهمية كير

 الإنسان باملة من العلوم و 
ّ
  الخلق، حي   أمد

 
  ل تستقيم الحياة إل بها ف

المعارف الن 

 على عمارة الأرض وتحقيق الستقرار فيها، وليتبوأ مكانته 
ً
ها ومستقبلها، ليكون قادرا حاض 

  قوله تعالى: ( 11)بوصفه أكرم المخلوقا  وأفضلها
 
 . ويتالى ذلك بوضوح ف

 
ْ
 ال

َ
لى
َ
هُمْ ع

َ
رَض

َ
مَّ ع

ُ
هَا ث

ه
ل
ُ
سْمَاءَ ك

َ
مَ الأ

َ
مَ آد

ه
ل
َ
مْ ﴿وَع

ُ
نت
ُ
ءِ إِن ك

َ
لَ
ُ
ؤ
َ
سْمَاءِ ه

َ
ِ  بِأ

وت 
ُ
بِئ
ْ
ن
َ
الَ أ

َ
ق
َ
ةِ ف

َ
ئِك

َ
مَلً

 ﴾   (.  12)صَادِقِي  َ
 
يف الإنسان واستخلافه ف   هذه الآية دللة ضيحة على أن تش 

فف 

  ساود 
 
 ف
ً
الأرض لم يكن إل لما تمي   به من العلم والمعرفة، حن  إن هذا المتياز كان سببا

   الله، لهذا الإنسان المكرم. الملائكة، وهم أطهر خلق 



13 
 

ي بناء الحضارة الإنسانية 
 
ي ف

 
 المنهج القرآن

  القرآن الكريم، لم تقف عند حدود تدين الإنسان، وتحقيق عبوديته 
 
إن الدعوة الدينية ف

، والمفصحة عن علاقته بالسماء، وإنما  ة عن الإيمان القلنر  الله تعالى بالشعائر المعير

  امتد  هذه الدعوة لتحقق 
 
ائتلاف هذا الإنسان بالأمة والماتمع والكون، فتوحد  ف

نفس هذا الإنسان عوالم الغيب والشهادة، والتلفت فيها وتوازنت علاقا  الفرد 

بالاماعة، والخاص بالعام فتدينت الدنيا مع بقائها دنيا عندما صاغ الإسلام نفس الإنسان 

  ائتلفت في
  الوح  المسلم ووجدانه وعقله، تلك الصياغة الن 

 
ها وتوازنت آيا  الله تعالى ف

  الأنفس والآفاق )
 
 (.13السماوي بآياته ف

  أودعها الله 
: القواني   الن   

، ويقصد بالسي  والله سبحانه وتعالى خلق هذا الكون وفق سي  

بْ 
َ
ِ ت
ه
ةِ اللَّ

َّ
 لِسُن

َ
اِد

َ
ن ت

َ
بْلُ وَل

َ
وْا مِن ق

َ
ل
َ
ذِينَ خ

ه
ِ  ال

 
ِ ف

ه
 اللَّ

َ
ة
َّ
  هذا الكون،  سُن

 
 ( ف

ا
وهذه ( 14)دِيلً

  والقواني   ه  منهج وفق إرادة الله الكونية، ومشيئته النافذة؛ ولذلك ل تختل ول 
السي 

رٍ ( 
َ
د
َ
 بِق
ُ
ه
َ
ت
ْ
ق
َ
ل
َ
ءٍ خ ْ  

َ لَّ ش 
ُ
ا ك
َّ
 ( .15)تتبدل، ول تحاتر  أحدا. قال تعالى: ﴿ إِن

  حضارة على أسس من التصور العقدي الذي 
جاء قد جاء القرآن الكريم يؤسس ويبن 

  تأصيل نظري 
 
يدعو الناس للإيمان به، ويخط لها منهاا مشتقا من ذلك التصور، وذلك ف

ا، ويقرر لها أحكاما ذا  
ً
  لهذه الحضارة ثم جاء يرسم لها حدود

يمثل المنطلق الإيمات 

صفة عملية، تر شد مسارها، وتحافظ على صبغتها الإيمانية لتكون حضارة خلافية تحقق 

  من أج
 (.16لها خلق الإنسان )المهمة الن 

  القرآن الكريم من خلال النقاط الآتية: 
 
 ويتضح منهج بناء الحضارة الإنسانية ف

بي   القرآن الكريم أن الإنسان، يتكون من جسم وعقل وروح، ووضح أهمية كل واحد  - 1

نة تتم بالتوافق  منها بالنسبة لحياة الإنسان حياة سعيدة، وبي   أن الحضارة المي  

  تمثل بحق بناء متكاملا ل ضاع والنسا
ام والتعاون التام بي   هذه العناض الثلاثة، الن 

 ُ
ه
 اللَّ

َ
نك

َ
غِ فِيمَا ءَات

َ
فيه بي   الروحوالمادة لكن لقاء وتوازن، ويوضح ذلك قوله تعالى: ) وَابْت



14 
 

حْسَنَ 
َ
مَا أ

َ
حْسِن ك

َ
يَا وَأ

ْ
ن
ُّ
 مِنَ الد

َ
صِيبَك

َ
نسَ ن

َ
 ت
َ
 وَلَ

َ
خِرَة

ْ
ارَ الآ

َّ
ِ   الد

 
 ف

َ
سَاد

َ
ف
ْ
بْعَ ال

َ
 ت
َ
 وَلَ

َ
يْك

َ
ُ إِل

ه
اللَّ

سِدِينَ (
ْ
مُف
ْ
 يُحِبُّ ال

َ
َ لَ

ه
 اللَّ

َّ
رْضِ إِن

َ ْ
 ( . 17) الأ

  من الخلق وه  
ل تتغي  إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وتحقيق غاية الوجود الإنسات 

 (.18العبادة )

 عن الإنسان، ومقن -2
ا
عا عن بدايته، والغاية من وجوده أعطى القرآن الكريم تصورًا شاملً

ه بعد المو ، وبث فيه روح المسئولية والواجب، وغرس فيه الشعور الاماع    ومصي 

  معاشهم 
 
  التام بي   سائر العلوم النافعة للناس ف

 
دعا القرآن الكريم إلى التكامل المعرف

 مفسدة عنه هو من العل
ً
وع، ومعادهم؛ إذ أن كل علم يحقق مصلحة الإنسان ويدرا م المش 

الذي ياب تعلمه بحيث يستطيع تلبية حاجا  الناس، ولأن علاقة الإنسان بالكون تتم 

من خلال جشي الستثمار والستهداء، فهناك روابط وثيقة بي   علوم الهداية الدنيوية 

 والهداية الأخروية ويوضح ذلك

تِ 
ْ
رْضِ وَاخ

َ ْ
مَوَاِ  وَالأ قِ السَّ

ْ
ل
َ
ِ  خ

 
 ف

َّ
بَابِ قوله تعالى ) إِن

ْ
ل
َ ْ
ولِى  الأ

ُ
يَاِ  لِأ

َ
هَارِ لآ

َّ
يْلِ وَالن

ه
فِ ال

َ
لً

)(19 )  
َ
سِيمُون

ُ
اَرٌ فِيهِ ت

َ
 ش
ُ
ه
ْ
ابٌ وَمِن َ

َ  ش 
ُ
ه
ْ
ن م مِّ

ُ
ك
َ
مَاءِ مَاءا ل نزَلَ مِنَ السَّ

َ
ذِي أ

ه
وَ ال

ُ
وقال تعالى: ه

 
ُ
ابَ وَمِن ك

َ
ن
ْ
ع
َ ْ
خِيلَ وَالأ

َّ
 وَالن

َ
ون
ُ
يْت  وَالزَّ

َ
رْع م بِهِ الزَّ

ُ
ك
َ
 ل
ُ
بِت

ْ
وْمٍ يُن

َ
 لِق

ا
يَة
َ
 لآ

َ
لِك

َ
ِ  ذ

 
 ف

َّ
مَرَاِ  إِن

َّ
لِّ الث

  ِ
 
 ف

َّ
مْرِهِ إِن

َ
 بِأ

ٌ
رَا 

َّ
اُومُ مُسَخ

ُّ
مَرَ وَالن

َ
ق
ْ
مْسَ وَال

َّ
هَارَ وَالش

َّ
يْلَ وَالن

ه
مُ ال

ُ
ك
َ
رَ ل

َّ
 وَسَخ

َ
رُون

ه
ك
َ
ف
َ
 يَت

َ
لِك

َ
ذ

( 
َ
ون
ُ
وْمٍ يَعْقِل

َ
يَاٍ  لِق

َ
 11لآ

ْ
رْضِ مُخ

َ ْ
ِ  الأ

 
مْ ف

ُ
ك
َ
 ل
َ
رَأ
َ
وْمٍ ( وَمَا ذ

َ
 لِق

ا
يَة
َ
 لآ

َ
لِك

َ
ِ  ذ

 
 ف

َّ
 إِن

ُ
ه
ُ
وَان
ْ
ا ال

ً
لِف
َ
ت

 
َ
رُون

ه
ك
َّ
 ( 20()يَذ

ة، تحث على أعمال العقل بالتفكر والتعقل  ومن الواضح أن فواصل الآيا  الثلاث الأخي 

والتذكر، مما يلفت الأنظار إلى وجوب استثمار هذه الآيا  الكونية، واستنتاج هداياتها 

 الإيمانية 



15 
 

  بناء السي   ا -3
 
  البناء الحضاري، إذ عليها يتكئ المحللون ف

 
لقرآنية لها أهمية بالغة ف

  الذكر الحكيم، بحيث 
 
  ف

الحضارة وانهيارها، ولأهميتها تلونت أشكال الخطاب الربات 

  على مقتض  قواعدها النافذة، 
  ل تتبدل الن 

ياذب أنظار الناس إلى سي   الله تعالى الن 

الرحب، وعلى منوالها نسج الإنسان الحضارا  السعيدة، ومن  أحكم بناء الكون المتي   

  ويلا  الاحيم. والسي    تنكب خطاها
 
دحرجه عماه إلى حفر الشقاوة، ومن ثم كبكب ف

  البناء الحضاري، وهذا المنهج هو منهج الله تعالى الذي 
 
  ف

الإلهية أساس المنهج القرآت 

 ( 21)سنه للمؤمني   جميعا. 

 تالموارد والإمكانيا

إن الله سخر للإنسان الدنيا وما حولها من نعم، فه  دار انتفاع بما حوته من طيبا  وزينة 

بَاِ  ) وحلال ل ياوز تحريمها، قال تعالى:  يِّ
َّ
رَجَ لِعِبَادِهِ، وَالط

ْ
خ
َ
ِ  أ
ن 
ه
ِ ال

ه
 اللَّ

َ
ة
َ
مَ زِين ل مَنْ حَرَّ

ُ
ق

حَ 
ْ
ِ  ال

 
وا ف

ُ
ذِينَ ءَامَن

ه
َ لِل لْ هِ 

ُ
قِ ق

ْ
ز يَاِ  مِنَ الرِّ

ْ
لُ الآ صِّ

َ
ف
ُ
 ن
َ
لِك

َ
ذ
َ
قِيَامَةِ ك

ْ
 يَوْمَ ال

ا
الِصَة

َ
يَا خ

ْ
ن
ُّ
يَاةِ الد

 )) 
َ
مُون

َ
وْمٍ يَعْل

َ
 ( 22)لِق

  الإنتاج الحضاري قيمة ل تنكر، فه  مناط الزراعة، وه  مناط الرع  
 
إن قيمة الأرض ف

ة مرتبطة بالتصنيع وبقدر ما يستطيع الإنسان استغلال الأرض  ومواردها وه  بدرجة كبي 

الستغلال الأمثل، وتطوير عطائها، وتوجيهه بقدر ما يستطيع إنتاج حضارة إنسانية 

موجهة لذلك حث القرآن الكريم والسنة النبوية على العمل على استغلال الأرض 

  ذلك   ( 23) الستغلال الأمثل بالزراعة والصناعة والصيد والتاارة ..... إلخ
 
والآيا  ف

ة منها:   كثي 

 (قوله ت
َ
ون
ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
هَا ت

ْ
افِعُ وَمِن

َ
ءٌ وَمَن

ْ
مْ فِيهَا دِف

ُ
ك
َ
هَا ل

َ
ق
َ
ل
َ
عَامَ خ

ْ
ن
َ ْ
 ( 24 )عالى: )وَالأ

 
َ
ون

ُ
وقِد

ُ
 ت
ُ
ه
ْ
ن م مِّ

ُ
نت
َ
ا أ
َ
إِذ
َ
ارًا ف

َ
ِ ن

صر َ
ْ
خ
َ ْ
اَرِ الأ

َّ
نَ الش م مِّ

ُ
ك
َ
ذِي جَعَلَ ل

ه
  (25( )وقوله )ال

ْ
د
َ
ق
َ
ويقول: )ل

ن
َ
اِ  وَأ

َ
ن بَيِّ
ْ
ا بِال

َ
ن
َ
ا رُسُل

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
 أ

َ
حَدِيد

ْ
ا ال
َ
ن
ْ
نزَل
َ
قِسْطِ وَأ

ْ
اسُ بِال

َّ
ومَ الن

ُ
 لِيَق

َ
ان
مِي  َ
ْ
ابَ وَال

َ
كِت
ْ
ا مَعَهُمُ ال

َ
ن
ْ
زَل



16 
 

 
َ
وِيٌّ ع

َ
َ ف

ه
 اللَّ

َّ
يْبِ إِن

َ
غ
ْ
 بِال

ُ
ه
َ
هُ وَرُسُل ُ مَن يَنصُرُ

ه
مَ اللَّ

َ
اسِ وَلِيَعْل

َّ
افِعُ لِلن

َ
 وَمَن

ٌ
دِيد

َ
سٌ ش

ْ
زِيزٌ ( فِيهِ بَأ

(26) 

  فالقرآن الكريم يضع الأ 
ساس لمنهج البناء الحضاري، الذي يهدف إلى بناء حضارة، ترتف 

  كل أبعاد 
 
لتكون فوق مستوى الحضارا  ليس بالسيادة فقط، بل رائدة عليها، ومتقدمة ف

، وفق برامج سماوية جاء  الحياة ونواحيها، تطورها إلى الأحسن، ليسعد فيها جميع البش 

 (27) عليهم السلام  -عير الأنبياء  بها الوح  

  أي حضارة متوازنة؛ لأنه امتداد عير الزمن، وعير البش  ليس 
القرآن الكريم هو أساس وبات 

ا بعمله وفق برامج السماء، فهو كتاب 
ً
  فقط، وإنما لبقائه خالد

لبناء هذا الصرح الإنسات 

 عمليا لكل جانب من جوانب حياته، ويرسم له تصورا خاصا 
ً
جاء ليصنع للإنسان برناماا

  من أجل بناء الماتمع الإسلام  القويم، ووضع اللبنا  وشاملا 
 الغرض بقاء النوع الإنسات 

الرصينة القيام الحضارة ذا  الماتمعا  المتكاملة المنطلقة من خلال الرؤية القرآنية 

  ذلك" ولتكن منكم أمة تتااوز كل العقبا  عن طريق اتخاذ 
 
الواضحة، فكان شعاره ف

 
ً
ثابتا يتقدم بها إلى الأمام، وفق ذلك الخط السليم الذي رسمه القرآن الكريم برناماا

القرآن الكريم لهذه الأمة، فتكون انطلاقتها من نقطة مركزية ومحددة ذا  أهداف 

مرسومة ومنهاية واضحة، تتلف  التوجيه من الله تعالى، عير كتابه المايد، على ضوء 

 قاعدة التوحيد

ي القران
 
 العناصر الحضارية ف

أن سعة موارد الرزق سبب من أسباب الزدهار، وبناء الحضارا ، كما أن شح  " لشك

الموارد أحد أهم أسباب انهيارها، وعلاقة الإيمان بالدنيا ليس فقط ضمان كسبها من وجه 

اتها، وإجادة أنواع    استنباط الخي  من خزائن الأرض، واستثمار خي 
 
يف، فإن التلطف ف ش 

  قوى الكون
 
وأشار الوجود، خصائص عامة استحق بها بنو آدم  الحرف والفقه ف

  الأرض 
 
 .الستخلاف ف



17 
 

وْمٍ 
َ
يَاٍ  لِق

َ
 لآ

َ
لِك

َ
ِ  ذ

 
 ف

َّ
 إِن

ُ
ه
ْ
رْضِ جَمِيعًا مِن

َ ْ
ِ  الأ

 
مَوَاِ  وَمَا ف ِ  السَّ

 
ا ف م مَّ

ُ
ك
َ
رَ ل

َّ
قال تعالى: ) وَسَخ

)
َ
رُون

ه
ك
َ
ف
َ
 ( 28)يَت

مْ نِعَمَ 
ُ
يْك
َ
ل
َ
 ع
َ
سْبَغ

َ
رْضِ وَأ

َ ْ
ِ  الأ

 
مَوَاِ  وَمَا ف ِ  السَّ

 
ا ف م مَّ

ُ
ك
َ
رَ ل

َّ
َ سَخ

ه
 اللَّ

َّ
ن
َ
رَوْا أ

َ
مْ ت

َ
ل
َ
 قال تعالى: ﴿أ

ُ
ه

 
ا
هِرَة

َ
ٍ ( ظ نِي 

ابٍ مُّ
َ
 كِت

َ
ى وَلَ

ا
د
ُ
 ه

َ
مٍ وَلَ

ْ
ِ عِل

ْ
ي 
َ
ِ بِغ

ه
ِ  اللَّ

 
اسِ مَن يُاَادِلُ ف

َّ
 وَمِنَ الن

ا
ة
َ
  ( 29)وَبَاطِن

  فهذه ا
 
ا  الأرض ف لعلاقة الفوقية للإنسان على الطبيعة، تدعوه إلى السع  لستثمار خي 

واكتشاف قواني    تنفيذ متطلبا  استخلافه على الأرض، وهذا لن يتأت  إل بالنظر العميق

وأشار الطبيعة وهذا كله لتحقيق العبودية لله تعالى مع عدم هدره الموارد الطبيعة، 

رْضِ  (.30من رب العالمي   للإنسان ) وإفسادها، لأنها عطية
َ ْ
ِ  الأ

 
وا ف

ُ
سِد

ْ
ف
ُ
 ت
َ
قال تعالى: ﴿ وَلَ

حِهَا 
َ
 إِصْلً

َ
 (31()بَعْد

 الحضارة الإسلمية

 مفهوم الحضارة الإسلمية

شهد الفكر الإسلام  الحضارة وارش اساسها ، وبما أن الحضارة ه  ربانية إنسانية تشمل 

م الذي جاء به الرسول صلى الله عليه واله وسلم " جوانب الحياة كافة، وتعود إلى العل

  نشأتها وتفوقت عليها ، 
 
وقد استفاد  حضارتنا من مختلف الحضارا  السالفة ف

فرفعت من شأن الحرية الشورى، والمساواة، والعدالة ، وه  حضارة نتات من تفاعل 

  دين الإسلام ، كما أنها خلاص
 
  دخلت ف

ة تفاعل الحضارا  ماموعة الثقافا  للبلدان الن 

  وصل إليها الإسلام أثناء الفتوحا  الإسلامية 
  المناطق الن 

 
( و الحضارة 32)الموجودة ف

الإسلامية ه  ماموعة الاهود المبذولة من قبل العلماء المسلمي   أنت إلى إخراج 

  التكنولوجيا والعلوم على مستوى العالم وسيطر  الحضارة الإسلامية 
 
نظريا  ناجحة ف

ماال العلوم منذ القرن الثالث للهارة حن  القرن الخامس للهارة، كما شملت على 

الحضارة الإسلامية مختلف الاوانب المادية والمعنوية وكرست نفسها لتسهيل التقدم 

ية ما قدمته الحضارة    الوجود قدمت للبش 
 
والتطور حن  قيل فيها إنه ل توجد حضارة ف



18 
 

  فكر 33الإسلامية )
 
ف واستاادة أحواله ( والحضارة ف   الي 

 
ابن خلدون : ه  التفي   ف

  توثق من اصنافه وسائر فنونه من الصنائع المهنية للمطابخ أو 
والكلف بالصنائع الن 

ل، وقال: إن الحضارة ه  أحوال عادية  الملابس او الفرش أو النية ولسائر أحوال المي  

وري من احوال العمران زيادة تتفاو  بتف   الفلة زائدة على الصر 
 
او  الرفه وتفاو  المم ف

 غي  منحصر(( 
ً
ة تفاوتا  والكير

 مقومات النهضة الحضارية

ى للبناء الحضاري، وشاع عليه، وذلك لما  إن مما ل شك فيه، أن الإسلام أولى أهمية كير

  الحضارا ، وازدهار الأمم، ونمو 
 
  رف

 
لهذا البناء من قيمة أخلاقية، وأثر كبي  ف

   الماتمعا  ، وقد 
 
  الثقاف

 
  البناء الحضاري والرف

 
استمد المسلمون نهضتهم الإنسانية ف

ة النبوية ه  المنطلقا   من القرآن الكريم والسنة النبوية، فكانت الآيا  القرآنية والسي 

  تحملها الآيا  
  الن 

الأولى لأبناء الأمة الإسلامية نحو بناء الإنسان وإعمار الأرض. فالمعات 

  الإنسان والكون ل شك تدفع  الكريمة والأحاديث
 
  النظر إلى السي   الإلهية ف

 
يفة ف الش 

بالمسلمي   نحو العمل باد واجتهاد على تطويــــع قوى الطبيعة وعناضها حولهم من أجل 

ة لهذا  عية قيمة كبي  ا  الأرض لصالح الإنسان، واعطت النصوص الش  تبشي  تناول خير

ة ل كي   على البناء النوع من الأعمال لأنه يقدم خدمة كبي 
لإنسان، ومنذ فار الإسلام كان الي 

  الخلق الرفيع، والمكارم الحظ الأوفر فيه كما 
  منهاه، فقد كان لمعات 

 
 ف
ً
الحضاري واضحا

 (34قال الننر  الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم ( : )) إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق (( )

 الحضارة بي   الشمولية والمركزية

الإسلامية كما يصفها لنا القرآن الكريم فإنها مفتوحة الحدود، ممتدة الأرجاء، الحضارة 

  الحياة من ماال  تقدم وارتقاء ولما كانت هذه الرسالة ذا  هدف عالم  
 
شاملة كل ما ف

شامل كان الرسول )صلى الله عليه واله وسلم( مأمورا بأن يخاطب بها الناس على وجه 

  عموم خطابه، العموم، دون تعريف بي   قو 
 
م وقوم، فكل من بلغته دعوته فهو داخل ف



19 
 

مَا 
َّ
سواء عاض رسالته أم جاء بعدها، سواء نطق بلغته أم لم ينطق بها ، قال تعالى: )ال إِن

 
َ

لى
َ
مْ ع

ُ
ك
ُ
ت
َ
ن
َ
لْ مَا ذ

ُ
ق
َ
وْا ف

ه
وَل
َ
إِن ت

َ
 ف
َ
سْلِمُون م مُّ

ُ
نت
َ
هَلْ أ

َ
 ف
ٌ
ُ وَاحِد

ه
مْ اللَّ

ُ
هُك
َ
مَا إِل

َّ
ن
َ
 أ
َ
 يُوحَ إِلى

ْ
وْ وَإِن

َ
 سَوَل

(  فإن الحضارة الإسلامية ل تحدها حدود مكانية، ول 
َ
ون

ُ
د
َ
وع
ُ
ا ت  مَّ

ٌ
و بَعِيد

َ
نيبُ أ

َ
رِى أ

ْ
د
َ
أ

حدود زمانية، فكل مكان من الأرض هدف الإقامة الحضارة الإسلامية عليه، وكل زمان من 

والشمول تحتل  الدهر هدف الإقامة الحضارة الإسلامية فيه، وبــهذين العنصرين العالمية

أسس الحضارة الإسلامية قمة رفيعة من الماد الخالد، لم ترق إلى مثلها آية أسس 

  كتابه الكريم أن المنهج الذي تقوم عليه 
 
حضارية أخرى . وقد بي   المولى تبارك تعالى ف

يعة نامة تنظم شؤون الحياة كلها ، قال (  35)الحضارة الإسلامية هو منهج شامل وش 

  كل أتعالى ) وي
 
 هؤلء مة وم بعث ف

َ
لى
َ
ا ع

ً
هِيد

َ
 ش

َ
ا بِك

َ
ن
ْ
سِهِمْ وَجِئ

ُ
نف
َ
نْ أ يْهِم مِّ

َ
ل
َ
ا ع

ً
هِيد

َ
و ش

مُسْلِمِي  َ )
ْ
ى ال َ

ْ  وَبُش 
ٌ
ى وَرَحْمَة

ا
د
ُ
ءٍ وَه ْ  

َ لِّ ش 
ُ
ا لِك

َ
ن
َ
بَ بَيْن

َ
كِت
ْ
 ال
َ
يْك

َ
ل
َ
وقال عز وجل: (، 36ونزلنا ع

ائِرٍ 
َ
 ط

َ
رْضِ وَلَ

َ ْ
ِ  الأ

 
ةٍ ف ابَّ

َ
ابِ مِنْ ) وَمَا مِنْ د

َ
كِت
ْ
ِ  ال

 
ا ف

َ
ن
ْ
ط رَّ
َ
مْ مَا ف

ُ
ك
ُ
ال
َ
مْث
َ
مَمٌ أ

ُ
 أ
َّ
احَيْهِ إِلَ

َ
ُ بِاَن يَطِي 

( ) 
َ
ون ُ

َ هِمْ يُحْش   رَبــِّ
َ
مَّ إِلى

ُ
ءٍ ث ْ  

َ  (.37ش 

ي نهضة الحضارة الاسلمية
 
 العلم ودوره ف

امتاز  الحضارة الإسلامية أنها حضارة العلم والإيمان، فقد استخدم القرآن الكريم كلمه 

  نزلت على الرسول يدور الحديث ال
  أولى الآيا  الن 

 
، وف

ً
ا  كثي 

ً
علم ومشتقاتها استخداما

 )عن القراءة والقلم وتعليم العلم للإنسان كما قال تعالى 
َ
ق
َ
ل
َ
 خ

َ
ق
َ
ل
َ
قرأ باسم ربك الذي خ

رَم  الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم(
ْ
 الأك

َ
ك  وَرَبُّ

ْ
رَأ
ْ
 مِنْ علق اق

َ
سَان

ْ
ن ِ
ْ
(  38)  الإ

وحي   بشي  القرآن الكريم إلى خلق آدم الله يقول إن الملائكة سادوا لآدم بعد تعلمه 

  
مَّ عرضهم على الملائكة فقال البلوت 

ُ
 لقوله وعلم آدم الأسماء كلها ث

ً
الأسماء تصديقا

مْ صَادِقِي  َ )
ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك
ْ
ءِ إِن

َ
لَ
ُ
ؤ
َ
وا سُبحانك ل علم لنا إل ما علمت39بأسمَاءِ ه

ُ
ال
َ
نا إنك أنت ( ق

العليم الحكيم )البقرة( وهذا العلم الذي تعلمه آدم عليه السلام عبارة عن صفا  الأشياء 

  إثبا  أن العلم 
 
ونعوتها وخواصها . إضافة إلى ذلك يمكن الستفادة من القرآن والسنة ف

  الوقت ذاته يدعو المسلمي   إلى البح
 
 للعلم لكنه ف

ً
ث الذي يعنيه الإسلام ل يضع حدودا



20 
 

  أعوذ بك من علم ل عن العلوم المفيدة والنافعة وينقل عن الرسول قوله: )ا
للهم أت 

ورة للأمة، فالقرآن ينفع (. ويتضمن خلال القرآن الكريم أن تعلم هذه العلوم بشكل ض 

 كتاب لاميع العلوم، ولما كان الإسلام دينا عالميا 
ً
يعة؛ فإنه أيضا الكريم كما أله كتاب ش 

مْ ليه القرآن الكريم بقوله عز وجل )وفق ما ينص ع
ُ
يْك
َ
ِ إِل

ه
  رَسُولُ اللَّ

اسُ إِت ِّ
َّ
هَا الن يُّ

َ
لْ يَا أ

ُ
ق

ِ وَرَسُولِ 
ه
وا بِاللَّ

ُ
مِن
َ
آ
َ
 ف
ُ
وَ يُحْن ِ  وَيُمِيت

ُ
 ه

َّ
 إِلَ

َ
ه
َ
 إِل

َ
رْضِ لَ

َ ْ
مَاوَاِ  وَالأ  السَّ

ُ
ك
ْ
 مُل

ُ
ه
َ
ذِي ل

ه
هِ جَمِيعًا ال

 
ْ
ذِي يُؤ

ه
ِّ ال  

مِّ
ُ ْ
ِّ الأ نرِ 

َّ
 الن

َ
ون

ُ
د
َ
هْت
َ
مْ ت
ُ
ك
ه
عَل
َ
بِعُوهُ ل

َّ
لِمَاتِهِ وَات

َ
ِ وَك

ه
 (40)( مِنُ بِاللَّ

ي النهوض الحضاري
 
  دور الفكر الإسلمي ف

  نظر الإسلام الممارسة الأفراد لكل حلق من الحقوق الشخصية الاانب 
 
  بالحرية ف

تعن 

يعة وتع   ل تتعارض مع الحكام الش 
ليمها ول المادي والفكري الاانب المعنوي الن 

 مع الآداب الجتماعية أن مبدأ حرية الفكر 
 
تصطدم مع المصالح الاماعية ول تتناف

  مكة المكرمة 
 
يعة الإسلامية منذ أول أيام الدعوة ف   الش 

 
والمواجه والختيار مبدأ أصل ف

إن الدعوة إلى الدين الاديد بالقتناع ولفت النتظار إلى عظمة الخالق وتأكيد على مبدأ 

ية الختيار للأشخاص على الذين كانوا تحت رهن العبودية مثل الصحاتر  الاليل بلال حر 

الذين كانوا عبيدا بأجسامهم ولكن الإسلام نظر إليهم أحرار بقلوبــهم بأفكارهم وبروز قاعدة 

  من يكير بالطاغو  ويؤمن بالله فقد 
  الدين قد تبي   الرشد من الع 

 
الحرية )ل إكراه ف

  الإسلام هو استمسك بالعرو 
 
ة الوثف  ل انفصام لها والله سميع ( ( وان أكير تحرير الفار ف

تحريره من الوثنية والمادة، والإسلام أول من علم العالم كيف تطلق حرية الفكر مع 

  نفس الوقت حر الفكر ، فهذه الحقوق 
 
استقامة الدين فيكون المسلم صحيح الإسلام وف

جتماع   والقتصادي كما أنها ليست نتياة تفتح وع  والحريا  ليست وليدة التطور ال 

الناس ومطالبتهم بها وه  ليست منحة من السلطة تقوم بإعطائها وتحديدها كما تشاء كما 

يعة لستنباط موضوعا  حديثة لتساير    الش 
 
أنها ليست عملية تقليد وبحث وتنقيب ف

  برز  في
 ه هذه الحقوق والحريا  منذ تطور المفاهيم القانونية الغربية الحديثة الن 



21 
 

  تعطى  هذه الحقوق والحريا  على اختلافها أنها جاء  
الثورة الفرنسية والنصوص الن 

  كرامة 
 
  ف

 وبغي  طلب فردي أو اجتماع  من أحد الإبراز مفهوم الإسلام الحقيف 
ا
أصلا

  وفرتها الرسالة الإسلامية ) ل  .(41الإنسان )
  الدين هار كإ ول ننسى الحرية الفكرية الن 

 
 ف

  فمن يكفر بالطاغو  ويؤ بتقد 
ل  ف  ثمن بالله فقد استمسك بالعروة الو ي   الرشد من الع 

 .(42()صام لهافنا

 

 

 

 

  فهرست  

 4-2 المقدمة  1

 5 الحضارة : لغة اصطلاحا  2
 6 بناء النسان 3

 8-7 تكريم النسان 4

  بناء الحضارة الإنسان 5
 
  ف

 10-9 ية المنهج القرآت 

 12-11 الموارد والمكانيا   6

  القرآن 7
 
 13 العناض الحضارية ف

 14 توزيــــع المناصب 8

 15  الحضارة الإسلامية 9

 16  مقوما  النهضة الحضارية 10

 17  الحضارة بي   الشمولية والمركزية 11

  نهضة الحضارة الإسلامية 12
 
 18  العلم ودوره ف

  النهوض الحضاريدور الفكر الإسلام   13
 
ف  19 

 21-20 الخاتمة 14

 22 محتويا  15
 24-23 المصادر والمراجع 16



22 
 

 الخاتمة

، والصلاة والسلام الأتمّان الأكملان على سيدنا محمد، وعلى آله  الحمد لله رب العالمي  

 وصحبه الطيبي   الطاهرين. 

  
 
   مفهوم الحضارا وبعد الفراغ من هذه الدراسة المتخصصة ف

 
) الإنسانية والإسلامية ف

 ، توصّلت إلى أبرز النتائج التاليةالقرآن الكريم ( 

القرآن الكريم يقدم رؤية شاملة للحضارة ل تقتصر على الشؤون العبَادية أو الأخلاقية -1

فحسب، بل تشمل البُن  المعرفية والمؤسساتية والقتصادية والسياسية اللازمة لبناء 

 زنة. حضارة إنسانية متوا

  الرؤية القرآنية: تكريمه بالخلقة  2-
 
ة الأساسية للحضارة ف الإنسان هو المحور والركي  

  عمارة الأروالعقل والروح يفرض عليه مسؤولية علمية 
 
 وأخلاقية وعمليّة ف

3-   
  بناء الحضارة يقوم على تكامل بي   العقيدة )التوحيد والعتقاد بسُي َ

 
  ف

المنهج القرآت 

، عدالة قضائية، استثمار الله( والتطبي يعية، تنظيم اجتماع  ق العملى  )قواني   تش 

 للموارد(، مع دعوة مستمرة للتفكر والتدبّر كأداة معرفية محركة للتقدم. 

  يعرّف مؤسسا  حضارية واضحة: نظم حكم )ملكية وإدارة(، جهاز 4
. النص القرآت 

ورة التسلح بال ، تنظيم اقتصادي وزراع  وتااري، وض   
علم والتقنية، وكلها أدوا  قضاتئ

  إطار قيمية واضحة. 
 
وعة ومقدورة ف  مش 

  وحده بل لتعليم سي   الله: 5 
عرض للتاريم التاريخ 

ُ
. الأمثلة القرآنية للأمم السابقة ل ت

دمت كفرص ومسؤوليا ، وسقوط الأمم كان نتياة البطر 
ُ
نعمٌ صناعية وعمرانية ق

  ضارة. والفساد ل نتياة افتقار إلى أدوا  الح



23 
 

ف بأدوا  الحضارة ومؤسساتها  ايضا  ويستنتج ا أن القرآن الكريم يعي 
ً
البحث أيض

المختلفة، كالنظم الإدارية والقتصادية، واستثمار الطبيعة، والتخطيط والتنظيم، ويحث 

  الوقت نفسه يضبط هذه الأدوا  بمنظومة قيمية 
 
على العلم والعمل والجتهاد، لكنه ف

  عرضها القرآن للأمم صارمة تمنع الست
بداد والفساد والبطر. فالتاارب الحضارية الن 

  الإمكانا ، بل بسبب 
 
السابقة جاء  لتؤكد أن سقوط الحضارا  لم يكن بسبب نقص ف

  والظلم وكفر النعمة. 
 
 النحراف الأخلاف

  القرآن الكريم، تبي ّ  لنا أن القرآن قد وضع الأسس المتين
 
ة مفهوم الحضارة الإسلامية ف

لبناء حضارة إنسانية متكاملة، تقوم على الإيمان بالله تعالى، وترسيخ القيم الأخلاقية، 

 . ام الإنسان وكرامته دون تميي  
 وتحقيق العدالة الجتماعية، ونش  العلم، واحي 

 

 

 

 

 

 



24 
 

 المصادر والمراجع

ي ، مط : ،ت 4ج  ، ه(1205)  الزبيدي مرتض   ( تاج العروس من جواهر القاموس، أبو الفيض محمد 1)  ح ، على  الشي 
و  الفكر دار    . ه1414-م1994 بي 
و  ، 4ج ، ه( 711أتر  الفضل جمال الدين محمد بن مكرم )   ( لسان العرب بن منظور 2)    دار الكتب العلمية ـ بي 

 م1363-ه1405
  القرآن الكريم ، 3)

 
و البوط  ، محمد سعيد رمضان  ( منهج الحضارة ف  مط: دار الفكر بي 

 ،2005   -171ما  الحضارة وعوامل أفولها من منظور القرآن الكريم"  عمار توفيق أحمد بدوي، مقو (4)
وق -(هل السلام هو الحل  ، محمد عمارة5)  1995-دار الش 
 2009لثقافة السلامية، فؤاد البناء، دار عدن،   6)
  بناء الحضارة 7)

 
   -( أثر الإيمان ف

يعة   -أحمد معاذ حف  فؤاد البناء عدن  -عة الشارقة. الثقافة الإسلامية جام -كلية الش 
 م2014ه ـ  1435 - 4ط  -للطباعة والنش  

  البصري، تحقيق سام  بن محمد سلامة، دار 8)
(تفسي  القرآن العظيم أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثي  القرش 

 231/11يب: مقاليم الع 186/12/1999 -ه 1420طبيبة النش  والتوزيــــع الطبعة الثانية 
اوي ، 9)  .7-6(  القرآن نهج وحضارة ، عبد الشهيد مهدي السي 
ازي البيضاوي المحلل 10) يل وأشار التأويل : ناض الدين أو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشي  ( تفسي  أنوار التي  

اث العرتر  
: دار إحياء الي  و  الطبعة: الأولى  -الرحمن المرعشلى   93/5ه :  1418 -بي 

  تاريــــخ الأمم والملوك جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن على  بن محمد الاوزي المحقق محمد 11)
 
( المنتظم ف

و ، الطبعة الأول،   135/1:  5 1992 -ه  1412عبد القادر خطاء دار الكتب العلمية، بي 
ي12) اث ( تاريــــخ الرسل والملوك، محمد بن جرير بن يزيد بن كثي  أبو جعفر الطير و  الطبعة الثانية  -: دار الي   -بي 

 ه .  ۱۳۸۷
اث 13) ، دار إحياء الي  ( إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطف 

 ۲۲۰/۷العرتر  مرو  : 
 ۱۹۸۳( مبادئ الثقافة الإسلامية، محمد النبهان، دار البحوث العلمية الكويت 14)

 . 52خصائص العامة للإسلام ، يوسف القرضاوي ، ( ال15
  القرآن الكريم ، دار الهلال 16)

 
 ۱۷م( ، ص ۱۹۸۷القاهرة ، سنة )  -(عباس محمود العقاد ، الإنسان ف

اث العرتر  17)
ح النووي، الطبعة الثانية، دار إحياء الي  ف بن مري النووي أبو زكريا ، صحيح مسلم بش   -(يحن  بن ش 

و  سنة )  169ص  1ه ( ، ج  1392بي 
، دار النهضة (  18)  .۳م( ، ص ۱۹۸۷مصر، سنة )  -مصطف  محمود القرآن كائن ح 
ه  د. فاضل زك  محمد.  منشورا  وزارة الإعلام )بغداد(. سنة : 19)

( الفكر السياش  العرتر  الإسلام  بي   ماضيه وحاض 
1976 . 

  ملامح الفكر السي20)
 
  عهد النبوة والراشدين رسالة ماجستي  غي  ( فائز صالح محمود دراسة ف

 
اش  العرتر  الإسلام  ف

 .۱۹، ص ۱۹۸۹منشورة، كلية العلوم السياسية جامعة بغداد، 

 
 

 

 

 

 

 



25 
 

 الهوامش

و ، ط )(   تاريــــخ العرب قبل الإسلام جواد على دار العلم للملايي   بي 
 
  ۱۹۱۸، 1الفصل ف

 .3/41 لزبيدي،تاج العروس من جواهر القاموس، أبو الفيض محمد ا (2)
 4/200بن منظور ، ،لسان العرب  (3)
  سورة يوسف 4)

 
  الدراسا  الإسلامية  -(البناء الحضاري ف

 
 2العدد  -المالد السادس  -طالب ضيره المالة الأردنية ف

 م.  200 - 1431 -
 . 70( الشاء : 5)
 .64غافر :  (6)
  القرآن الكريم ، البوط  ، 7)

 
 .(۱۳۹( منهج الحضارة، ف

 . 52، يوسف القرضاوي  لامسللإ ( الخصائص العامة 8)
 . 30البقرة: ( 9)
 .23( الملك: 10)
 . 52الخصائص العامة للإسلام ، يوسف القرضاوي ،  (11)
 . 31: البقرة( 12)
 .۱۷۱ ،( مقوما  الحضارة وعوامل أفولها 13)
 . 62الأحزاب: (  14)
 .49القمر : (  15)
 .۳۹ذا وكيف، محمد عمارة، ( هل الإسلام هو الحل لما16)
 ۷۷القصص: (17)
  147 - 144فؤاد البناء  -الثقافة الإسلامية  -( ينظر : 18)
 .۱۹۰آل عمران: ( 19)
 .13 – 10النحل: (  20)
اوي ،  21)  . 7-6( ينظر : القرآن نهج وحضارة ، عبد الشهيد مهدي السي 
 .۳۲الأعراف: ( 22)
  سورة ينظر :  ( 23)

 
  .۱۳۸يوسف، طالب ضیره ، لبناء الحضاري ف

  . 5:( النحل  24)
 . ۸۰يس: (  25)
 25الحديد: ( 26)
اوي ، 27)  .،7-6( القرآن نهج وحضارة ، عبد الشهيد مهدي السي 
 .13ة: ثيالاا( 28)
 .۲۰لقمان: (  29)
(30 ،  

  بناء الحضارة، أحمد معاذ حف 
 
 . ۸۳۸۲( اثر الإيمان ف

 56الأعراف: ( 31)
  القرآن الكريم ، دار الهلال عباينظلر :  (32)

 
 ۱۷م( ، ص ۱۹۸۷القاهرة ، سنة )  -س محمود العقاد ، الإنسان ف

 ۱۹۸۳( مبادئ الثقافة الإسلامية، محمد النبهان، دار البحوث العلمية الكويت 33)
ح النووي، ، ج ينظر:  (34) ف بن مري النووي أبو زكريا ، صحيح مسلم بش   169ص  1يحن  بن ش 
و  :  الفكر  (35) ه فاضل زك  محمد ، دار العلم للملايي   ـ بي 

  1983السياش  العرتر  الإسلام  بي   ماضيه وحاض 
  89(النال :  36)
 . 38( النعام :  37) 
 5-1( العلق :  35)
، دار النهضة  (36)  .۳م( ، ص ۱۹۸۷مصر، سنة )  -مصطف  محمود القرآن كائن ح 
 158(العراف :  37)
  الإسلام والفقه الوضع  ، لعدي زك  ، دار البشي  ، عمان، ( مقاهيهم الحق 41)

 
 .85-84، ص 1990، ۱5والحرية ف

ه، مصدر سابق ، ص 42)   ۲5( فاضل زك  محمد الفكر السياش  العرتر  الإسلام  بي   ماضيه وحاض 




